UNIVERSITATEA ,,0VIDIUS” CONSTANTA
FACULTATEA DE TEOLOGIE ORTODOXA
-SCOALA DOCTORALA-

ROLUL CANTARII iN BISERICA ORTODOXA
OGLINDIT IN NOUL TESTAMENT

Rezumat teza de doctorat

Conducadtor stiintific:
Prof. Univ. Dr. LP.S. Teodosie Petrescu
Doctorand:

Pr. Grigore Florea



Cuprins

Introducere
Capitolul 1. Repere generale ale legaturii dintre muzica si Biblie
1. 1. Legaturi intre Sfanta Scriptura si muzica bisericeasca
1.2. Sisteme de notatie si maniera de cantare in muzica psaltica
Capitolul 2. Cantarile Vechiului Testament continuate in Noul Testament si rolul acestora
2.1. Cantarile Vechiului Testament
2.2. Cantarile Noului Testament
Capitolul 3. Texte ale Sfintei Liturghii preluate din Sfanta Evanghelie si exegeza acestora
3.1. Versete biblice preluate in Sfanta Liturghie
3.2. Exegeza versetelor relevante
Capitolul 4. Cantarile bisericesti din cadrul Sfintelor Taine, Laude si lerurgii preluate din Sfanta Scriptura si
exegeza acestora
4.1. Randuieli canonice privind cantarea bisericeasca in cultul Bisericii Ortodoxe
4.2. Cantari bisericesti relevante din cadrul Sfintelor Taine, Laude si lerurgii preluate din Sfanta
Scriptura
4.2.1. Botezul
4.2.2. Liturghia / Euharistia
4.2.3. Taina Cununiei
4.2.4 Texte biblice in randuiala Laudelor
4.2.5. lerurgiile
4.3. Cantarea omofona in Biserica
Capitolul 5. Repere generale vizand rolul si locul muzicii religioase Tn muzica romaneasca
5.1. Poezia imnografica bizantina — parte componenta a cantdrii monodice
5.2. Tnnoiri muzicale inainte de reforma hrisantica
5.3. Reforma Hrisantica
5.4. Genul cromatic in muzica bisericeasca transilvana
5.5. Conceperea muzicii bisericesti la lon Popescu Pasarea
Capitolul 6. Cercetarea muzicii bisericesti in secolul XX in tara noastra
6.1. Compozitorul Sigismund Toduta
6.2. Scriitorul Paul Constantinescu
6.3. Liviu Comes - Liturghia Sfantului loan Gura de Aur
6.4.Importanta muzicii bisericesti
Concluzii
Bibliografie
Lista de abrevieri
Anexa 1. Cantarea lui Moise din Deuteronom 32
Anexa 2. Transcriere paralela — exemplu de sistem neumatic
Anexa 3. Exemplificari de muzica bisericeasca ardeleana
Anexa 4. Exemple de muzica bisericeasca la D. Cuntanu
Anexa 5. Anastasimatar Efesiu (1820)

Cuvinte cheie: Sfdnta Scriptura, versete, cantare, muzica psaltica, Sfanta Liturghie, Sfintele

Taine si ierurgii ,laude, muzica bisericeasca, Sfinti Parinti, compozitori



Teza de doctorat are 310 de pagini si 907 de note bibliografice, se deschide cu o Introducere in care
am motivat alegerea temei si importanta ei, dupd care aprofundarea cercetdrii stiintifice este realizatd in 6
capitole care trateaza diverse aspecte ale temei abordate si un capitol de Concluzii.

Bibliografia lucrdrii cuprinde 345 de repere bibliografice si este structurata astfel: Izvoare in numar
de 16, Parinti si Scriitori bisericesti In numar de 44 volume si editii, Studii si articole in numar de 83 repere
bibliografice, Lucrari speciale si generale in numar de 170, Siteuri in numar de 32 repere bibliografice.

v ee

Scopul cercetarii: Prezenta cercetare ,, Rolul cantarii in Biserica Ortodoxd oglindit in Noul

Testament” are ca scop identificarea legaturii dintre Sfanta Scripturd i muzica bisericeascd iar analiza
acestor aspecte va viza legatura directd intre versetele biblice si textele muzicale bisericesti si maniera in
care cele doua tipuri de texte sunt imbinate armonios In cantarea bisericeascd romaneasca. Vom analiza
distinctiile Intre raportirile la muzicd in Vechiul si in Noul Testament, particularitatile muzicii crestine
(comparativ cu cea vechi-testamentard), ludnd 1n consideratie interiorizarea specific crestind si lipsa
instrumentelor In muzica psalticd precum si importanta cuvantului in contextul cantarii ortodoxe.

Cea mai mare parte din textele biblice au intrat In cadrul serviciilor liturgice, In cadrul cultic, mai
degraba prin cantare si declamare decat prin citire.

Actualitatea temei: Am analizat apoi sistemele de notatie si maniera de cantare psalticd care isi

propune sa arate caracteristicile muzicii psaltice caci un asemenea demers era necesar de vreme ce exista
nevoia de clarificari conceptuale, prezentdnd maniera in care aceste cantdri sunt valorificate, din punct de
vedere cultic si liturgic, 1n viata credinciosilor.

Caracterul inovator al lucrarii consta in punerea laolaltd a mai multor lucrdri de muzica psaltica,

mai mult sau mai putin cunoscute, analiza lor si constatarea evolutiei cantérii bisericesti incepand cu secolul
al XVIII-lea pana in secolul al XX-lea. Aduc acest studiu ca un argument pentru apartindtorii celorlalte
denominatiuni crestine, care bazdndu-se pe afirmatia ca ei au doar Scriptura (,,Sola Scriptura”), sustin ca in
Biserica Ortodoxa cantarile cultice, Sfintele Taine si ierurgiile nu sunt bazate pe textul scripturistic.

Cap. 1 ,,Repere generale ale legiturii dintre muzica si Biblie” Pentru inceput, in subcapitolul
1.1,,Legaturi intre Sfanta Scriptura si muzica bisericeascd” analizand temeinic scrierile de specialitate
am constatat cd primele cantari crestine au fost pericope din Noul sau Vechiul Testament, cu predilectie
Psalmi sau alte fragmente din Sfanta Scriptura cu caracter poetic. Acestea au constituit modele ale cantarii a
ceea ce ulterior a fost numit canonul imnografic, intrand in cuprinsul slujbelor cultului ortodox' . In timp, se
poate observa o trecere spre introducerea textelor din Scriptura in cadrul slujbelor Bisericii, textele in sine

nemaifiind preluate in litera ci mai curand in spiritul lor? .

! Ene Braniste, Liturgica generald, - cu notiuni de artd bisericeascd, arhitectura si picturd cresting, ed.ll, Bucuresti,
1993, p. 707
2 Ibidem, p. 712



In timp, se poate constata o ingemanare intre caracterul biblic al cantarilor bisericesti si cel dogmatic
pana la a observa ca in cadrul muzicii ecleziale de astdzi nu se mai poate vorbi despre texte care nu au deloc
conexiuni scripturistice. ,,orice carte de slujba am deschide astazi, este practic cu neputinta sa gasim vreo
cantare care sa nu aiba vreo sugestie, nuantd sau trimitere scripturistica. lar aceasta rdmane valabil chiar
pentru cantarile inspirate din faptele istoriei Bisericii - vieti de sfinti, evenimente bisericesti importante (si
altele) - pentru cd, in ultima instanta, toate capata relevanta in lumina Istoriei Mantuirii (avand in centrul ei
pe Mantuitorul Iisus Hristos), pe care Biblia o cuprinde si o pastreaza slujind nu atat <<literei, ci duhului>>
(II Cor.3,6).

Plecand de la considerentele de mai sus se poate afirma cd ,,muzica Vechiului Testament era
instrumentala si foarte putin vocald, in timp ce a Noului Testament este numai vocala si cuviincioasa. In
sfarsit, ritmul Vechiului Testament, datoritd folosirii instrumentelor, era mult mai zgomotos, decat linistit si

vrednic de sfintenie ca cel al psalmodiei Noului Testament™

. Din perspectiva cercetarii prezente, psaltica
poate fi consideratd "o stiintd bazatd pe ritmuri si pe melodii care se ocupd cu imnurile inchinate lui
Dumnezeu", asa cum aprecia si teoreticianul bizantin Gavriil ieromonahul®.

De vreme ce consideratiile anterioare pot fi aplicate textelor cantarilor bisericesti in genere, se poate
ajunge la concluzia cd Sfanta Scripturd este temelia muzicii Bisericii, fara de care ,,psaltica” nu poate fi
conceputa sau iInteleasd. Muzica bisericeasca ortodoxa este, asadar, o artd a cantirii exacte a unei muzici
linistite si linistitoare, detasatd de maniera executiei tehnice virtuoase, specifice cantarii de opera. Sfantul
Toan Gurd de Aur se exprima explicit in aceastd privin{d®. Sf. Ambrozie al Mediolanului, reformator si bun
cunoscator al cantului religios, a incercat si el sa defineasca in scrierile sale sentimentele unui pios crestin, ce
lega simtul pastoral cu frumusetea si profunzimile teologiei crestine’.

Subcapitolul 1.2. ,,Sisteme de notatie si maniera de cintare in muzica psaltici” incepe prin
clarificarea termenilor neumd, notatie, accente, ison, apostrof, oxia. Prin notatie (respectiv sisteme de
notatie) In cantarea psalticd infelegem existenfa unui sistem de descriptori sau semne, cunoscute sub
denumirea de neume, ce redau textele literare religioase utilizate in cadrul slujbelor liturgice. In fapt,
neumele din muzica psalticd nu sunete fixe ci indica intervale. Exista cinci sisteme de notatie, care au aparut
in epoci diferite, Intrepatrunzandu-se, plecand de la notatia neumatica, ce servesc cantérii religioase cultice.

Toate aceste cinci notatii sunt identificabile in manuscrise existente in varii arhive si biblioteci, fiind

3 Vasile Grajdian, Teologia cdntarii liturgice in biserica ortodoxd, Aspecte de identitate a cantdrii liturgice ortodoxe,
Editura Universitatii ,,Lucian Blaga”, Sibiu, 2000, p. 77.

4 Arhid. lect. univ. Gabriel Constantin Oprea, Muzica bisericeascd in Romdnia, p. 6 apud. http://www.stavropoleos.
ro/files/conferintaPolonia6.pdf

5 A se vedea mai pe larg Achilleus G. Haldeakis, Traditie si inovatie in muzica bizanting, apud. http://www.
crestinortodox.ro/diverse/traditie-inovatie-muzica-bizantina-69236.html

6 A se vedea, de exemplu, Omilia la Psalmul 145

7 Patriarhul Teoctist, Cuvdnt inainte, la Sf. Ambrosie, Scrieri, vol. II, PSB vol. 53, Editura .B.M.B.O.R., Bucuresti,
1994, p. 5.



identificate si cercetate de cercetatori. Nu se poate stabili cu exactitate data aparitiei sau disparitiei unui
sistem de neume, muzicologii disputdnd Inca aspecte concrete referitoare la aceste teme.

Termenul de neuma provine din grecescul mvepa desemnand ,,duh” sau ,,spirit”®. Istoric, vechime
semnele muzicale bizantine vor fi fost considerate ,,duhuri” deoarece dadeau impresia de zbor, aer,
transparentd, ceva din altd lume® iar primele semne neumatice au fost preluate din semnele grafice utilizate
in scriere pornind de la accente.

Exemplu de neume folosite!”:

accent circumftlex accent ascutit accent grav
A —t -~ -
- m— -
isorr — tinere oxia 7 ascufit aposirof ™ intoarcere
repeta sunetul anterior urca o treapta coboara o treapta

in perioada numita drept bizantina (din anul 330 pani la ciderea Constantinopolului in 1453) de citre
istorici au existat mai multe sisteme neumatice''. Sistemelor neumatice din perioada bizantina li se adauga o
noud notatie determinatd de o reforma a muzicii psaltice, reforma ce a condus la aparitia unui nou sistem'?.
»ldeea continuitatii a fost adanc inradacinata in Intreg sistemul, care a supravietuit caderii Bizantului. Numai
astfel se explica de ce creatia unor mari compozitori ai secolelor XIV-XV, ca Glikis, Cucuzel, Cladas,
Hrisafes, etc., a continuat sa-si pastreze locul cuvenit in practica de cult a bisericii ortodoxe pana la inceputul
secolului al XIX-lea, cand a intervenit reforma lui Hrisant de Madit. Cantarile acestor compozitori s-au
pistrat intacte, in spiritul traditional bizantin”.!3

Unii cercetitori romani ajunseserd la concluzia ca exista trei tipuri de notatii. In lucrarea sa Notatia si
ehurile muzicii bizantine, Grigore Pantiru'* scrie cd primul sistem este denumit ekfonetic, cuprinzand, de
asemenea, semne de citire a pericopelor. Din acest sistem se dezvoltd urmatoarele epoci ale notatiei
neumatie bizantine:

1. notatia bizantina timpurie (paleobizantina, punct-linie sau notatia lineara) din secolele IX-XII;

2. notatia medie (haghiopolitd sau rotundd) din secolele XII -XVIV;

3. notatia de mai tarziu (cucuzeliana, haghiopolita, psalticd) secolele XV-XIX'.

Notam cé I. D. Petrescu pleda, la randul sau, pentru o impértire asemanatoare a sistemului neumatic.

8 Constantin Raileanu, Curs de muzicd bizantind, p. 9, apud. http://psaltika.dominet.ro/PANN/Curs_1-3.pdf

° Ibidem, p. 9

19 Tbidem

' Titus Moisescu, Sisteme de notafie in muzica religioasd de tradifie bizantind, p. 25, apud., http://www.csbi.
ro/ro/index.html

12 Ibidem.

13 Tbidem

14 G. Pantiru, Notatia §i ehurile muzicii bizantine, Editura muzicald a Uniunii Compozitorilor, Bucuresti 1971, p. 7

15 Ibidem.



Impartirea tripartita a muzicii psaltice este subliniatd si de Florin Bucescu'®: | existenta sa de o mie
cinci sute de ani, cantarea psaltica si notatia specifica au suportat trei mari reforme: a Ilui Ioan Damaschin
(sec. VIII), a lui Cucuzel (sec. XIV-XV) si a lui Hrisant (1814)”. In ortodoxie, muzica monodica a fost si
este singura forma de exprimare in cult, in timpul slujbelor religioase. Incepand cu cea de a doua parte a
secolului al XIX, ortodoxia a acceptat si ansamblul coral, armonic sau polifonic, pentru a insoti cantarea
liturgica. Pana atunci, muzica bizantina a fost dominatd de ceea ce a fost numit diatonism!’. ,Din cele 15
neume diastematice (vocalice sau fonetice) ale vechii notatii, noua sistima a retinut doar 10 si anume: 5
semne suitoare (oligon, petasti, doud chendime, chendima, ipsili) si 4 semne coboratoare (epistrof, iporoi,
elafron, hamili), la care se adauga isonul, semn ce indica repetarea sunetului anterior. Din vechea notatie au
fost lasate de o parte 5 semne diastematice: oxeia, kouphisma, pelaston, dyo—apostrophoi—syndesmoi si
kratemo—hyporrhoon. Si in noua sistima, semnele diastematice pot fi combinate si sprijinite, in ideea de a se
obtine salturi mai mari sau mai mici de o secundd”'®. De exemplu, in explicatia pe care o didea pentru

deprinderea glasului I, Anton Pann folosea urmatoarea scara

Scara fireascl 51 Scara froriceascl a Diatonicului neam :

X

X
F
4 4
81 Y
o 2 A
4
i
" ']
¥
e
e " 3
£ | q -2
[=]
E W 4 I':
i : B
R a ]
BT il
7 4
gl A
v | : S
#| 32
LI
<]
= !
L
3
'
i %

O serie de reglementiri canonice fac referire la cantarea din Biserica. Canonul 76 al Sinodului al VI-

lea Ecumenic precizeaza: ,,Cei ce vin in Biserica spre a canta, voim nici strigari necuviincioase a intrebuinta,

1o Florin Bucescu, Pregdtirea reformei hrisantice. Innoiri muzicale in creatia precursorilor reformei, apud. http://
www.csbi.ro

17 Ibidem, p. 31

18 Ibidem

19 Anton Pann, Prescurtare din bazul muzicii bisericesti ..., editia citatd p. 18, apud., http://www.stavropoleos.ro/
files/S6mtransliteratPrescurtaredinBazAntonPann.pdf



si firea spre racnire a o sili, nici a zice ceva din cele nepotrivite neinsusite Bisericii; ¢i cu multa luare aminte,
si cu umilinta a aduce lui Dumnezeu Privitorului celor ascunse acest fel de Psalmodii. Ca sfintitul Cuvant a
invatat evlavisti a fi fiii lui Israil. (Levit 15, 30)"%°.

Capitolul 2. Se numeste Cantarile Vechiului Testament continuate in Noul Testament si rolul
acestora. In subcapitolul ,,2.1. Cantirile Vechiului Testament”, in ceea ce priveste raportarea la cartile
cultice, Cantdrile lui Moise figureaza in Psaltire incd din secolul al V-lea: Codex Alexandrinus (Londra)*!.
Cele noua cantiri biblice au fost considerate ca un appendix la Psaltire. ,,in veghea lor de noapte, calugarii
recitau psalmii, unul dupa altul. Dar, in orthosul Sabait aceste cantari biblice au suferit o transformare in
conformitate cu spiritul ritual al catedralei, au fost compuse tropare destinate a fi inserate intre versetele
biblice™®?. Pentru a fi folosite in cultul Bisericii, textul lor a fost tiparit in doud carti liturgice: Psaltirea si
Irmologhionul. Psaltirea liturgica ortodoxa contine intotdeauna, dupa sfarsitul psalmilor, si textul integral —
intocmai ca in Sfanta Scriptura — al celor noud Céntari. Cea de a doua carte liturgica, la care se face referire
si in capitolul al doilea al Tipiconului®*, este Irmologhionul®*,

In subcapitolul 2.2 ,,Céntirile Noului Testament” putem apreciem pe marginea versetelor Noului
Legamant si In consonanta cu parerile Sfintilor Parinti ca Fecioara Maria este model de urmat, prin calitatile
sale speciale iar aspectele morale ale vietii Preacuratei sunt propuse spre luare aminte celor care doresc sa
cunoascd adevirul si sd triiascd dupa acesta. Reamintim cd Sfantul Atanasie cel Mare® propunea cercetarea
Scripturilor pentru a aprecia cu justete pe aceea care I-a niscut, dupa trup, pe Mantuitorul Hristos. In acest
sens concepem laudele care i se aduc Maicii lui Dumnezeu iar aceasta este raportarea pe care Sfintii Parinti
au avu-o fatd de textul de la Luca 1,46-55. Se poate observa cad atat textele analizate in sine dar si
comentariile Sfintilor Parinti la aceste texte au efecte pentru cei care le citesc sau le asculta in context cultic.
Cantitativ, cea mai mare parte a cantdrilor Scripturistice apare in Vechiul Testament: in fragmente din cartile
istorice, sau in pasaje diverse, asa cum am vizut mai sus. in Noul Testament, aparitia elementelor poetice, a
poeziei, se regaseste in cateva cazuri izolate, cu predilectie in citate din Vechiul Testament. Nu existd nici un

fel de ruptura intre traditia cultica iudaica si cea crestina. Canturile preluate din Vechiul si Noul Testament si

WPIDALIONUL sau Carma Bisericii Ortodoxe, Reproducere diortositd dupa originalul tiparit la Mianistirea
Neamtu in anul 1844, sub blagoslovenia Mitropolitului Veniamin al Moldovei, editia a II-a, Editura Credinta
Stramoseasca, Bucuresti 2007, p. 220

21 Arhim. P. Deseille, ,,L ‘Office du Matin dans I’Eglise Ortodoxe”, in Témoinage et Pensée Orthodoxes, nr. 9—10, 1999,
http://perso.orange.fr/eglise.orthodoxe.grecque/ORTHROS .htm

2 Ibidem

2 Tipicon, p. 14.

24 Irmologhionul, dupd cum i spune si numele, este volumul liturgic ce cuprinde Irmoasele (grupate pe glasuri si cAntari
— In numar de peste o mie), iar pe langa ele si alte texte ce fac parte integrantd a Utreniei, cum sunt si Cantarile lui
Moise; a aparut pe la mijlocul secolului al X-lea — a se vedea D. CONOMOS, Orthodox Byzantine Music,
http://www.goarch.org/en/ourfaith/articles/article7069.asp

25 Pr. Adrian Lucian Dinu, Maica Domnului in teologia Sfintilor Parinti, Editura Trinitas, lagi, 2004, p.125

6



folosite la fel ca cele din Templul din Ierusalim in timpul apostolilor si sunt preluate, pana astazi, in diferite
proportii, in Biserica ortodoxa.

Capitolul 3 se numeste Texte ale Sfintei Liturghii preluate din Sfinta Eanghelie si exegeza
acestora si are 2 subcapitole.

Subcapitolul 3.1 Exegeza versetelor relevante poate fi rezumat de parerea teologului ortodox Paul
Evdochimov care afirma ,totalitatea slujbelor liturgice este compusa din pericope din Sfintele Scripturi sau
pasaje din ele, din parafrazarea sau comentariile lor. Pe 1angd Psalmi®® si unele parti din Vechiul, Noul
Testament este citit in intregime 1n ciclul anual, dupa randuiala stabilitd. Dupa aceea vin litaniile si diferitele
cantdri si rugdciuni sfinte cu continut istoric si dogmatic ’. Ciclul zilnic este concentrat pe Liturghia
Euharistica si o pregateste: acesta este format din ceasuri, vecernie, pavecernitd, miezonoptica si utrenie”?.
In cadrul cultului ortodox, prin intermediul randuielilor si tuturor formelor sale de expresie ,laudele
bisericesti, Tainele si ierurgiile, diferitele rugaciuni de cerere si mai cu seama prin Sfanta Liturghie, este
mijlocul principal de crestere spirituald a omului credincios si, prin aceasta, o anticipare a fericirii
eshatologice sau o arvuna a acesteia™”.

Scopul lecturilor biblice raméane, pastrandu-se din vechime, instruirea credinciosilor in invatatura
Mantuitorului Hristos precum si reamintirea datoriilor pe care acestia le au, in calitatea lor de crestini: in
simbolismul Liturghiei, lecturile din Noul Testament au semnificatia uneia din formele mai depline ale
aratarii si manifestarii lui lisus in lume, care au devenit in chip treptat mai vadite. La Vohodul mic,
Evanghelia este 1niltata si ne este aratatd inchisa, pentru a aminti clipele de pe pragul iesirii Lui la activitatea
publica, atunci cand El n-a grait nimic despre Sine, ci, fiind necunoscut, a fost nevoie sa fie marturisit de
Tatal si anuntat de Sfantul loan Botezatorul. Acum insa citirile din Apostol si din Sfanta Evanghelie sunt
semne mai perfecte ale manifestarii Sale, In cursul céreia El graia tuturor in public §i se facea cunoscut nu
numai prin cele ce a grait El insusi, ci si prin cele ce a invatat pe Apostoli sa propovaduiasca™ .

Se poate constata, in concluzie, ca textele din Sfanta Liturghie sunt preluate in mod evident din Sfanta
Evanghelie, asa cum s-a putut observa din analiza anterioara. ,,In Sfanta Liturghie, partea Traditiei in care s-
au concretizat formele de viatd ale Trupului tainic al Domnului, experiem taina méantuirii Tmplinitd in
Mantuitorul Hristos si lucrata de Duhul Sfant in Biserica. Aceasta taina este revelata de Sfanta Scriptura, in
umbrad in Vechiul Testament si direct in Noul Testament. De aceea intre Liturghie si Scriptura este o stransa

legatura. Scriptura, fard explicarea liturgica si fara aplicarea ei in Liturghie si in celelalte Taine se usuca si se

desfigureaza. Liturghia este cea care, prin lucrarea Duhului Sfant, did viatd Scripturii actualizand-o,

26 Toata Psaltirea este cititd in cursul unei sdptdmani

%7 Liturghia se hraneste din Biblie: sunt 98 de citate din Vechiul Testament si 114 din Noul Testament

28 Paul Evdochimov, Ortodoxia, EIBMBOR, Bucuresti, 1996, p. 261

2 Pr.Prof. Ene Braniste, Pr. Prof. Dumitru Radu, Viata Bisericeasca in cult, in Indrumari Misionare, EIBMBOR,
Bucuresti, 1996, p.641

30 Pr. Petre Vintilescu, Liturghierul Explicat, EIBMBOR, Bucuresti, 1972, p. 183

7



proclamand-o, interpretdnd-o si ficAnd-o roditoare in sufletele credinciosilor!. Nu se poate face o deosebire
sau o separare intre Sfanta Liturghie si Sfanta Scriptura in general si Sfinta Evanghelie in mod special,
deoarece aceste realititi se intrepatrund, comunica si se completeaza. In acest sens, nu se poate concepe una
in sine, rupta de contextul Sfintei Traditii.

Subcapitolul 3.2 ,,Exegeza versetelor relevante” abordeaza Liturghia si cultul in general — ca forme
colective prin care comunitatea crestina isi manifesta adorarea fatd de Dumnezeu — au fost marcate intr-o
mare masurd de textele biblice, ca expresia cea mai adecvati de a aduce lauda si a sluji lui Dumnezeu®. In
Talcuirea Dumnezeiestii Liturghii Sfantul Nicolae Cabasila vorbeste despre insisi puterea pe care o au
rugaciunile, cantarile si citirile: ,,rugaciunile ne intorc gandul catre Dumnezeu, mijlocindu-ne iertarea
pacatelor; cantdrile, de asemenea, il fac sa Se milostiveasca si sa Se indure de noi, precum ne spune
Psalmistul: Inaltd lui Dumnezeu jertfa de lauda (cantare)... si te voi izbavi si Ma vei preamiri; in sfarsit,
citirile din Sfanta Scriptura, care ne invata atat bunitatea si iubirea de oameni a lui Dumnezeu cat si
dreptatea si judecata Lui, sadesc si aprind in sufletele noastre nu numai iubirea ci §i teama fata de El,
facandu-ne astfel mai zelosi Intru pazirea poruncilor Sale. lar toate la un loc, imbunatétesc sufletul si apropie
de Dumnezeu atat pe preot cat si pe popor, facand si pe unul si pe celalalt destoinici pentru primirea si
pastrarea cinstitelor daruri care este scopul Sfintei Liturghii™**.

in citiri dar si in cantari ,.este simbolizatd lucrarea izbavitoare a Mantuitorului: partea intai a sfintei
slujbe ne arata inceputul acelei lucrari, cea de a doua pe cele urmatoare, iar cea de la sfarsit pe cele de dupa
aceea. Asa Incit, urmdrind cu privirea aceste parti ale slujbei, putem avea in fata ochilor toata lucrarea
mantuirii™**. Astfel, antifoanele care se canta la inceputul sfintei Liturghii, precum si cele ce se savarsesc si
se rostesc mai Tnainte, la proscomidie, inchipuie cea dintéi treapta din lucrarea mantuitoare a lui Hristos; iar
cele de dupa antifoane, adica citirile din Sfanta Scriptura si celelalte, inchipuie treapta urmatoare® iar in
continuare scrie: ,,Convorbirea cu Dumnezeu poate fi: multumire, sldvire, marturisire sau cerere. Intre
acestea, locul cel dintdi il ocupa slavirea (doxologia). Asa se cuvine unor casnici intelepti, cand se
infatiseaza Tnaintea stapanului lor; sa nu vorbeasca mai intdi despre cele ce-i intereseazd pe ei nsisi, ci
despre cele ale stapanului. Asa facem cand slavim pe Dumnezeu... insési firea si logica lucrurilor impun

slavirea lui Dumnezeu la inceputul Liturghiei. Caci atunci cand ne indreptim gandul spre Dumnezeu, ne

vine indatd in minte slava cea mai presus de cuget, puterea si mdrirea Lui, din care decurg uimirea si

31 Pr. Florin Boteza, Sfédnta Liturghie §i cunoasterea Sfintei Scripturi apud. http://www.biserica-mihai-viteazul.ro/ro/
index/nou/pdf/Lit%20si%20Scriptura.html

32 Pr. Prof. Dr. Mircea Basarab, Biblia in liturghia si viata spirituald ortodoxd, Mitropolia Banatului, nr. 1-3, 1979, p.
31.

33 Sf. Nicolae Cabasila, Tdlcuirea dumnezeiestii Liturghii, Traducere din limba greaca de Pr. Prof. Dr. Ene Braniste,
Edita II, EIBMBOR, Bucuresti, 1997, p. 2

3 Ibidem, p. 3

3 Ibidem



admiratia noastra fatd de El adica slavirea. Mergand mai departe, cugetdm la bunatatea si la iubirea Lui de
oameni, din care decurge recunostinta (mulfumirea) noastrd fatd de El. Dupd aceasta, gindul ne duce la
nemadrginita Sa bunatate si la bogatia iubirii Sale de oameni, comparatd cu rautatea noastra, a oamenilor,
carora El nu inceteazd de a ne face bine. Caci cugetand la rdutatea omeneascd, ne putem da seama, mai bine
decét prin alte mijloace, cat de mult iubeste Dumnezeu pe oameni, pentru cd ea e mai aproape de noi, ba e
chiar 1n noi Ingine si 0 avem intotdeauna in fata ochilor nostri’®.

Se poate aprecia, ca o concluzie a capitolului in discutie, ci ,,s-a spus desigur, c¢a un altul ar fi rostul
cantarilor si al citirilor din Sfanta Scriptura: ele ar fi adica mijloace de curatire si de pregéatire pentru primirea
Sfintelor Taine. Dar nimic nu se opune ca ele sa poata face si una si alta, adica pe de o parte sa sfinteasca pe
credinciosi, iar pe de alta sd simbolizeze iconomia lui Hristos. Dupa cum hainele implinesc, n primul rand,
nevoia de imbracaminte, acoperind trupul, dar prin felul cum sunt croite arata si indeletnicirea, felul de viata
si rangul celor ce le poartd, tot asa si aici.

Se intelege cd, intrucét cantarile si citirile sunt, in general, scripturi dumnezeiesti si cuvinte de
Dumnezeu insuflate, ele sfintesc pe cei ce le citesc si cantd; dar intrucat au fost alese si oranduite intr-un

anumit fel, au si cealaltd menire, adica inchipuie venirea si trdirea in lume a lui Hristos”?’

. Se poate
concluziona cd pericopele si cuvintele preluate din Noul Testament in general si din Sfanta Scriptura in
special au, in contextul exegezei acestora, un rol duhovnicesc pentru crestinii carora le sunt administrate
tainele Bisericii Ortodoxe. Cuvintele acestea nu sunt considerate ca adresandu-se in primul rand mintii ci
mai curdnd sufletului, in vederea atingerii indumnezeirii omului, care devine ,,teodidact™® si se hraneste din
semintele vietii continute in Biblie, asa cum se hraneste cu Euharistia®.

Capitolul 4 se numeste ,,Cantari bisericesti din cadrul Sfintelor Taine, Laude si Ierurgii preluate
din Sfinta Scripturd si exegeza acestora” si are 3 subcapitole, subcapitolul 4.2(Cantari bisericesti
relevante din cadrul Sfintelor Taine, Laude si Ierurgii preluate din Sfanta Scripturd) avand la randul
lui 5 subdiviziuni(Botezul, Liturghia, Taina Cununiei, Texte biblice in randuiala Laudelor, lerurgiile)

In subcapitolul 4.1 Randuieli canonice privind cAntarea in cultul Bisericii Ortodoxe, IPS Teodosie

»40 In context,

Petrescu afirma: ,,in societatea contemporana, omul trece printr-o amnezie spiritualad
»instrainarea progresiva a oamenilor de Dumnezeu scoate in relief starea morala si religioasa decazuta in
vremurile de azi, in care omul, se mai poate salva doar cu ajutorul Sfintei Biserici. In afara celor care se afla

in Bisericd, o altd categorie o constituie cei care nu ascultd de randuielile Bisericii Ortodoxe, stabilite de

3 Ibidem, p.15

37 Sf. Nicolae Cabasila, Tdlcuirea dumnezeiestii Liturghii, ed. cit., p. 24

38 Clement al Alexandriei, Stromate, 1,20, apud. Paul Evdokimov, Vdrstele vietii spirituale, ed. Christiana, Bucuresti,
1993, p. 190

¥ Ibidem, p. 192

40 Teodosie Petrescu, Materia mediu de manifestare a harului, in volumul ,,Omagiu Profesorului Nicolae V. Duri la 60
ani”, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului, 2006, p. 147



Sfintii Parinti, devenind schismatici sau eretici. Si in sfargit, mai exista si cei care sunt stapaniti de credinte

desarte, superstitii, vrajitorii, spiritism care fac fapte satanice™!

. Acestia ,traiesc in inselare si se instradineaza
de Biserica cea dreptmdritoare”*?. Unul dintre cele mai importante canoane care se referd la cintarea in
Biserica ortodoxa este Canonul 59 Laodiceea: ,,Nu se cade deosebiti psalmi a se zice*’ in Biserica, nici carti
necanonisite, ci numai cele canonice ale Testamentului Nou si a celui Vechi”.*

Talcuirea acestui canon este urmatoarea: ,,Afard de acei 150 psalmi ai lui David, se afla si alti
oarecare, ce se zic a fi ai lui Solomon, si a altor oarecdrora® pe care canonul acesta 1i opreste, si-i numeste
psalmi osebiti, poruncim, a nu se citi in Biserica, nici acestia, nici alte carti necanonisite, fiind afara adica de
cele cuprinse de apostolescul canon 85. Ci numai cartile Scripturii vechi, si ale celei noi canonicesti, pe care
si Testamelnice Scripturi le numeste Evsevie, cartea 6 cap 25 in Bisericeasca Istorie. lar Sfantul Dionisie
Areopagitul le numeste carti cu sfintenie scrise. Vezi si pe cel 85 apostolesc™ 6. Parintii Bisericii ,,au dispus
ca rugaciunile din cadrul slujbelor bisericesti sa fie cantate doar de cdntdretii canonicesti, pentru a se pastra
intru toate buna randuiald asa dupa cum a fost predanisita de Biserica primelor veacuri. Aceastd randuiald nu
exclude 1nsa dreptul si obligatia credinciosilor de a canta impreund cu cantaretul bisericii respective imnele
trecute in tipicul slujbei”’. In Statutul pentru Organizarea si Functionarea Bisericii Ortodoxe Romdne se
precizeaza la capitolul 67 atributiile Comitetului Parohial, iar In ceea ce priveste Serviciul cultural (prezentat
la punctul C), Statutul apreciaza cd acesta ,,Sustine cantarea omofona si a corului bisericii”*® de asemenea
mentiondm ca aceasta este singura referire la cintare in Statutul actual de functionare al Bisericii Ortodoxe
Romane.

Toate acestea au fost consemnate Tn lumina Sfintilor Parinti, consideram cd muzica nu este decat o

forma de manifestare a omului care, in speranta de a ajunge mai aproape de Dumnezeu, incearca sa dea varii

41 Pr. Motoc Gh. Nicolae, Rezumat al tezei de doctorat cu titlul: Taina Sfintei Mdrturisiri. Norme §i Dispozitii ale
Legislatiei Canonice Ortodoxe si Romano-Catolice. Evaluare Ecleziologico-Canonica. apud. http://www.univ-
ovidius.ro/stiri-si-noutati/downloads/rezumat_motoc.pdf

42 Nicolae V. Durd, La Duminica XXI dupd Rusalii - Datoriile fati de Dumnezeu, in Glasul Bisericii, XXXIX (1980),
nr. 10-11., p. 71

43 Sau a se canta, in conformitate cu practica liturgicd a epocii n.n.

4 http://www.parohia-sfantulapostolandrei-cernavoda.ro/18 %20Laodiceea.pdf

4 Cantiri din inceput s-au scris de credinciosi frafi, cu care liudau, si teologhiseau pe Hristos, ca pe Cuvantul lui
Dumnezeu, pe care psalmi Pavel Samosateul ereticul i-a oprit, ca adicd mai noi, §i conscrieri a unor barbati mai noi,
dupa acestasi Evsevie cartea 7 cap 30 a Bisericestii Istorii. Ci canonul aici nu zice pentru psalmii cei ca acestia, fiindca
acestia se vede cdera acest fel, precum sunt troparele cele ce in vremea de acum se canta n biserica. Ci pentru oarecare
psalmi ai Scripturii, precum sunt ai prooroc-imparatului David, scrisi deasupra mincinos in numele lui Solomon,

precum am zis, §i a altora oarecarora prooroci.”” apud. http://www.parohia-sfantulapostolandrei-
cernavoda.ro/18%?20Laodiceea.pdf.
46 Ibidem

47 Pr. Prof Nicolae Durd, Dispozitii si norme canonice referitoare la rugaciune, apud. http://www.crestinortodox
ro/liturgica/viata-liturgica/dispozitii-norme-canonice-referitoare-rugaciune-70624.html

# Statutul pentru Organizarea si Functionarea Bisericii Ortodoxe Romdne p. 19 apud. http://www.
episcopiaseverinului.ro/pdf/statutBOR.pdf

10



forme de manifestare rugiciunii. De aici, evolutia pe care o are muzica in cadrul Sfintei Scripturi,
diferentierile n functie de epoca istorica si tendintele evolutive ale muzicii.

In lumina celor afirmate anterior, se poate ajunge la concluzia ci Sfanta Scriptura este temelia muzicii
Bisericii, fara de care ,,psaltica” nu poate fi conceputd sau inteleasd. Muzica bisericeasca ortodoxa este,
asadar, o artd a cantarii exacte a unei muzici linistite si linistitoare, detasatd de maniera executiei tehnice
virtuoase, specifice cantarii de opera. Sfantul Ioan Gurd de Aur se exprima explicit in aceastd privinta*.

Muzica bisericeasca trebuie privita, totusi, in lumina relatiei dinamice dintre Sfanta Traditie si Sfanta
Scriptura, iar exemplificatoare pentru caracterul dinamic al Sfintei Traditii, muzica bisericeascd ramane in
cadrele nou-testamentare. ,,Pentru Traditia biblica, Sfanta Scriptura este Cuvantul lui Dumnezeu transmis
oamenilor (gr. logos, théma). Cuvantul este primit si pastrat ca un precept, o realitate comunicabila la toate
generatiile (omenesti) precum cele «Zece Cuvinte» ale Legamantului (Iesirea 20,1-17). El devine o Traditie
vie si 1si pastreaza realitatea sa chiar si daca este transmis sub forme diferite si variate (cf. Deuteronom 5,6-
21)70°,

Subcapitolul 4.2 ,,Cantari bisericesti relevante din cadrul Sfintelor Taine, Laude si Ierurgii
preluate din Sfanta Scriptura” are ca prim subpunct Taina Sfantului Botez reflectatd in Sfanta Scriptura
si Sfanta Traditie astfel ea fiind cea prin care primitorul devine membru al Bisericii, ajunge madular al
Trupului lui Hristos deoarece este poarta de intrare in crestinism sau taina fundamentala si indispensabila
pentru mantuire prin care omul renaste pentru viata spirituald, dobandind iertarea pacatului strimosesc, la
prunci, precum si de toate celelalte pacate personale facute pana la Botez, la adulti *!, este ,,inceputul unirii
mistice cu Hristos, prin el suntem scosi din sfera existentei adamice si ridicati 1n sfera existentei lui Hristos;

32 Randuiala ortodoxi indicd necesitatea de a cinta sau rosti,

nu mai suntem robi pacatului, ci ai lui Hristos
la slujba Sfantului Botez, doua pericope din Noul Testament. in ordinea importantei (tipiconal ordinea este
exact inversa) remarcam textul de la Matei 28, 16-20 si respectiv Romani 6, 3-11.

Textul preluat din Sfanta Evanghelie este urmatorul: ,,lar cei unsprezece ucenici au mers in Galileea,
la muntele unde le poruncise lor lisus. Si vazandu-L, I s-au inchinat, ei care se indoisera. Si apropiindu-Se
[isus, le-a vorbit lor, zicand: Datu-Mi-s-a toatd puterea, in cer si pe pamant. Drept aceea, mergand, invatati
toate neamurile, botezandu-le in numele Tatélui si al Fiului si al Sfantului Duh, invatdndu-le sd pazeasca

toate cate v-am poruncit voua, si iatd Eu cu voi sunt in toate zilele, pana la sfarsitul veacului. Amin.”(Matei

28, 16-20)"".

4 A se vedea, de exemplu, Omilia la Psalmul 145

30 Nicolas Cernokrak, La Tradition et la Parole de Dieu, Trad. p.37, apud. Vasile Grajdian, Teologia cdntarii liturgice
in biserica ortodoxd, Aspecte de identitate a cantarii liturgice ortodoxe, Editura Universitatii ,,Lucian Blaga”, Sibiu,
2000, p. 81

3! Ene Braniste, Liturgica Speciald, Ed. Nemira, Bucuresti, 2002, p. 275

32 Mitr. Nicolae Mladin, Asceza §i mistica pauling, Editura Deisis, Sibiu, 1996, p. 100

11



Pasajul biblic de la Matei 28, 19 ce se regaseste in binecuvantarea datd de preot la Inceputul Sfintei
Liturghii este comentat de Sfantul loan Gura de Aur astfel: ,,Le-a vorbit despre dogme si despre porunci. Nu
aminteste deloc de iudei, nu vorbeste de cele intamplate, nu tine de rau pe Petru pentru lepadarea sa, nici pe
ceilalti pentru fuga lor. Le porunceste sa se raspandeascd in intreaga lume, incredintdndu-le o singura
invataturd, aceea de la botez”3. Mai concret, acest verset indicd anumite reguli pe care credinciosii trebuie sa
le respecte si sa le aplice in vederea atingerii mantuirii. Acesta este rolul citirilor si invataturilor
dumnezeiesti, dupad cum precizeaza Sfantul Maxim Marturisitorul: ,,Citirile dumnezeiesti ale preasfintelor
carti, spunea Invatitorul ca indica voile si sfaturile dumnezeiesti si fericite ale atotsfantului Dumnezeu. Prin
ele aflam ndatoririle ce le avem de Indeplinit, potrivit cu fiecare dintre noi, dupd puterea ce este innascuta.
De asemenea invatam legile luptelor dumnezeiesti fericite, dupa care razboindu-ne, ne invrednicim de
cununile biruintei din imparatia lui Hristos™>*.

Urmatorul subpunct trateaza Sfanta Taind a Euharistiei ca cea mai fnaltd forma de exprimare a
cultului crestin, fiind o randuiald de sfinte rugéciuni, care formeaza un mijloc de a ne pune la indemana
roadele Jertfei aduse de Mantuitorul, in scopul sfinteniei si al unirii noastre cu El, prin impartasirea cu insusi
Trupul si Sangele Sau*. In cadrul Sfintei Liturghii se preface viata noastra in comuniune cu Sfanta Treime si
se arata iubirea interumana. ,,Euharistia este punctul culminant si ratiunea de a fi a Sfintei Liturghii. Nicolae
Cabasila 1si incepe tilcuirea Sfintei Liturghii cu afirmatia cd savarsirea acesteia are ca obiect prefacerea
darurilor in dumnezeiescul Trup si Sdnge al Domnului in scopul sfintirii credinciosilor prin impartasirea cu
acestea. Intreaga randuiali a Liturghiei este o pregitire si un urcus continuu spre unirea euharisticd cu

Hristos™°

. »laind si Jertfa in acelasi timp, Euharistia uneste pe om cu Dumnezeu, pe toti oamenii intre ei,
Hristos aducandu-se jertfa Tatalui pentru rdscumpararea celor pe care, inaltandu-i, 1i iIndumnezeieste si 1i
ridicd la cinstea de <<impreuna trupesti>> si <<consangvini>> cu EI”%’.

Putem concluziona ca Sfanta Euharistie este "cea mai mare Taind a iubirii [ui Dumnezeu fata de
neamul omenesc-unirea lui Dumnezeu cu oamenii, prin intrupare, prin dumnezeiasca Sa Invatatura, prin
patimire, moarte, ingropare si inviere - taina unirii §i indumnezeirii omenitatii, taina unirii oamenilor cu
Dumnezeu prin Tmpartagirea cu Trupul si Sangele Lui [...] lucrarea pe care Dumnezeu o savargeste prin

Liturghie intrece prin maretia sa orice altd lucrare dumnezeiasca a lui Dumnezeu in lume si insasi facerea

33 Sfantul loan Gurd de Aur, Omilii la Matei, EIB si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméane, Bucuresti, 1994, p. 1001
3 Sf. Maxim Marturisitorul, Mystagogia, cosmosul si sufletul, chipuri ale Bisericii, Introducere, traducere si note de Pr.
Prof. Dr. D. Staniloae, EIBMBO R, Bucuresti, 2000, p. 18

35 http://parohialuncasi.trei.ro/liturghie.html

3 Euharistia - punctul culminant i rafiunea de a fi a Liturghiei apud. http://www.dervent.ro/ resurse/liturghia/index-D-
43.html

57 Pr. Prof. loan G. Coman, Sensul ecumenic al Sfintei Euharistii la Sfantul loan Gurd de Aur, in Ortodoxia, an XVII
(1965), nr. 4, p. 527

12



n58

lumii."® sau "Euharistia este cea mai intima unire cu Hristos, posibila in acest veac. E nunta duhovniceasca

a mirelui ceresc cu inima omului e indumnezeire si transfigurare">°.

Christos Yannaras face referire la lucrarea de innoire a vietii omenesti prin lucrarea Duhului Sfant in
Sfanta Euharistie: ,,Tocmai pentru ci realizarea si manifestarea Imparatiei lui Dumnezeu in Sfinta Euharistie
nu este nici rezultatul vreunei reusite morale si nici vreo traire misticizantd, de aceea depaseste posibilitatile
omului de a o realiza. Este dar, daruire, rezidire a vietii, reinnoire a posibilitatilor vietii. Darul ne-a fost dat si
ni se da ,,in Trupul si Séngele” lui Hristos, prin unirea reald dintre creat si necreat. Asa cum insasi existenta
noastra, alteritatea persoanei noastre, nu este realizare a noastra, ci dar, daruire, tot asa si lucrarea prin care
viata nostrd supusa stricaciunii si mortii devine nestricdcioasd, schimbarea modului nostru de existenta.
Puterea datdtoare de viata si inceputul este Dumnezeu, Duhul Cel Sfant al lui Dumnezeu™®.

In subpunctul al treilea ,,Taina Cununiei” se afirmi ci Taina Nuntii este ,,un act sfant, de origine
dumnezeiasca, in care prin preot, se Impartaseste harul Sfantului Duh, unui barbat si unei femei ce se unesc
liber 1n casatorie, care sfinteste si Tnaltd legatura naturald a cdsdtoriei la demnitatea reprezentarii, unirii

duhovnicesti dintre Hristos si Biserica™®!

, acesta este motivul pentru care Apostolul de la Cununie este citit
din Epistola Sfantului Apostol Pavel catre Efeseni (5, 20-33) ,,in care compara nunta cu legatura Sfanta si
indisolubila dintre Hristos si Biserica, Indemnandu-i pe viitorii soti sd se iubeasca intre ei cu aceiasi dragoste
netarmuritd si sfAntd” iar Evanghelia este formata din pericopa in care se istoriseste minunea savarsita de
Mantuitorul Hristos la Nunta din Cana Galileii®?, la care El a luat parte impreund cu Sfanta Sa Maica (Ioan 2,
1-11). Casatoria este socotitd ca ,,cea mai veche institutie a dreptului divin, fiindcé ea a luat fiintd - asa cum
se afirma in Sfanta Scripturd — odata cu crearea primilor oameni, Adam si Eva”®.

in randuiala slujbei Tainei Cununiei putem regisi o serie de texte scripturistice care ,,descoperd un
stralucitor adevar despre om, care proiecteaza o lumind mare asupra destinului sau”%,

De exemplu cantarea ,,Cu marire si cu cinste Incununeaza-i pe dansii” este preluata din Epistola catre
Evrei 2, 7 ,,L-ai micsorat pe el cu putin fatd de ingeri; si cu marire si cu cinste I-ai incununat si 1-ai pus peste
lucrurile mainilor Tale”, care descrie ,,maretia omului nevinovat in zorii vietii sale [...] logodnicii sunt
incununati cu marire si cu cinste. Astfel casatoria se infatiseaza ca un punct de jonctiune si, in aceasta slujire

profeticd, ca o imagine a integrarii veacului ce va sa vie”®.

38 Sf. Ioan de Kronstardt, Liturghia : cerul pe pamant, EIBMBOR, Bucuresti, p. 13

3 Mitropolitul N. Mladin, Asceza si mistica paulind, ed. cit., p. 116

60 Christos Yannaras, Abecedar al credintei, Ed. Bizantind, Bucuresti, 1996, p. 157

61 Pr. Constantin Galeriu, Taina Nuntii, Studii Teologice, an XII, (1960), nr.7-8, p.484.
62 Pr. Prof. Dr. Ene Braniste, Liturgica Speciald, ed. cit., p.317

63 Pr. Torgu D. Ivan, Taina Cununiei (Casdtoria), in Indrumari Misionare, ed. cit., p. 586
% Paul Evdokimov, Ortodoxia, ed. cit., p. 322

% Tbidem, p. 322

13



Sfantul lIoan Gura de Aur, la intrebarea ,,pentru ce Hristos a vorbit aici de nunta?* raspunde: ,,Ca sa
cunosti cata grijd are Dumnezeu de noi, cat de mult ne doreste; ca sd cunosti catd stralucire au cele din
imparatia Sa; ca acolo nimic nu-i trist, nimic dureros, ci toate sunt pline de bucurie duhovniceasca... (Omilii
la Matei, LXIX, 1). lar un comentator modern, Matthew Henry, observa ca Atotmilostivul Dumnezeu nu ne
invitd la o simpld masa, cu hrand frugala, ci la un banchet imparatesc. Nunta devine, astfel, si simbolul celei
mai imbelsugate ,,mese* din lume: Sfanta Impartisanie, ca Hrana a nemuririi pentru Imparatia Vesnica”®.

In finalul Sfintei Taine a Cununiei se canti ,,cele doua Tropare <<Sfintilor Mucenici...>> si <<Slava
Tie, Hristoase Dumnezeule...>> care sunt stihiri mucenicesti luate din cantarile Octoihului (Vecernia de
Vineri seard, glas 7) vor sd spuna cé mirii trebuie sa se faca partasi ai lui Hristos Domnul si ai Sfintilor Lui
prin viata curatd pe care o vor duce in cdsnicie™®’.

Al patrulea subpunct Texte biblice in rianduiala Laudelor surprinde faptul ca Parintii si Scriitorii
Bisericesti au alcatuit rugaciuni pentru tot felul de trebuinte, cici Dumnezeu poate fi slavit in orice vreme
dupa cum zice Tmparatul si prorocul David ,,Bine voi cuvanta pe Domnul in toata vremea, pururea lauda Lui
in gura mea”(Ps.33,1). In cultul ortodox céantirile sau imnele ,.exprima mai ales functia latreutica a cultului,
adicd cinstirea si lauda lui Dumnezeu*“%®. Sunt cunoscute astfel numeroasele imnuri ale Sfantului Efrem Sirul
(secolul 1V), indreptate Tmpotriva gnosticilor si arienilor. Cand a inceput sa se profileze serviciul public al
celor sapte Laude bisericesti (Ceasurile IX, IlI, VI, Vecernia, Pavecernita, Miezonoptica, Utrenia cu Ceasul
1), prin secolul IV, imnul a devenit cantarea de bazad a acestora, fiind singura forma de manifestare
imnografica ce a patruns in serviciul divin public®. Biserica ortodoxa a mostenit numarul 7 in cult. Slujbele
se pot imparti in mai multe categorii dupa scopul, destinatia, locul sau timpul savarsirii lor’.

Slujbe precum Vecernia, Utrenia si Sfanta Liturghie au caracter periodic, fiind legate de anumite
termene fixe, adicd de timpuri sau de perioade, zile si ceasuri anumite din zi, repetandu-se in fiecare zi (la
mandstiri si catedrale eparhiale)’' sau macar in fiecare sirbatoare (in bisericile de mir) si succedandu-se intr-
o ordine fixa, aceiasi de fiecare datd. Scopul laudelor este unul latreutico-euharistic, cu preponderenta
doxologice, slavirea lui Dumnezeu si a sfintilor. Ele contin elemente invariabile’” sau neschimbdtoare si
elemente variabile sau schimbatoare. Elementele invariabile sunt cele care se repeta de fiecare datd formand

tiparul, cadrul precum si randuiala fixa.

% Pr. prof. univ. dr. Vasile Gordon, Evanghelia de Duminicd, in Ziarul Lumina de Duminicd, 2 septembrie 2007

67 Sf. Simeon al Tesalonicului, Despre cinstita Nuntd, cap 282, p. 282, apud. Pr. Prof. Dr. Ene Braniste, Liturgica
Speciala, ed. cit., p.318

68 Pr.Prof.Dr Ene Braniste, Liturgica speciald (pentru institutele teologice), ed.a doua,Bucuresti, 1985, p.15.

% Titus Moisescu Introducere in poezia imnogratica bizantina in revista Acta Muzicae Byzantinae a centrului de studii
bizantine, Iasi, 2002, nr 2, p. 59

70 Pr.Prof. Ene Braniste, Pr. Prof. Dumitru Radu, Viata Bisericeascd in cult, in Indrumari Misionare, ed. cit., p.630

"I Tbidem, p.630-631

2 Ibidem, p. 631

14



Subpunctul 5 ,Ierurgiile” urmareste, incepand cu Scriptura Vechiului Testament, evolutia starii de
intinare a omului si naturii care era ,,Cazutd sub inraurirea si puterea celui rdu, din pricina pacatului
omenesc, firea vazutd a capatat, odatd cu omul, putinta de a fi adusa din nou la curatenia si armonia dintru
inceput, prin venirea Mantuitorului. imbricand cu adevarat firea omeneasci, Mantuitorul Si-a legat toata
viata Sa pamanteascd de naturd; mergand pe pamant, a strabatut ogoarele si lanurile, a iubit florile cAmpului
si a admirat pasarile cerului, pe care le-a dat pildd omului pentru strilucirea si frumusetea lor, a mancat
roadele pamantului, S-a botezat in apa lordanului, a fost uns cu mir si aromate. Astfel, sfintind EI insusi
firea omeneascd pe care a purtat-o, Mantuitorul a lasat sfintilor Sai Apostoli si puterea de a sfinti firea
inconjuratoare, de a o sustrage de sub inraurirea si stipanirea celui rau (Matei 10, 8; Marcu 16, 17-18),de a o
aduce din nou sub inraurirea harului dumnezeiesc, spre slava lui Dumnezeu si spre folosul omului™”.

Natura trebuie sfintitd deoarece ea este ,,locul de Intalnire intre pornirile rele ce iradiazd din oameni si
din duhurile rautatii, si intre energiile raspandite din bunatatea lui Dumnezeu, Care vrea ca prin naturd si prin
oameni sa 1i ajute pe ceilalti in indeplinirile lor cele bune””* avand ca punct de plecare jertfa Mantuitorului
Hristos si ,,Duhul Cincizecimii — izvorul ceresc, din care curge si se raspandesc peste toatd faptura harul
mantuitor si darurile Iui, prin Taine si ierurgii”. De la Cincizecime, harul si darurile (harismele) Duhului
Sfant’™ au inceput a curge ca <<o apa vie>> (Ioan 4,11), ca <<o bauturd duhovniceascd>> (I Corinteni 10,
4), ca niste <<rauri de apa vie>>(loan 7,38), ca, odinioara raul din Eden ce se revirsa prin cele patru brate
peste tot raiul (Facere 2,10), <<apa vie care curge spre viatd vesnica>> (loan 4, 14).

Biserica a instituit deci ierurgiile pe temeiul puterii date de Mantuitorul Hristos Sfintilor Apostoli ca
urmasi ai Sai, ,,pe de o parte, spre a indeparta puterile raului de la natura Inconjurétoare si de la oameni, spre
a feri si ocroti persoanele, locurile si lucrurile folositoare oamenilor de actiunile ddunatoare ale acestora, iar
pe de alta, de a sfinti sau consacra unele lucruri, locuri, persoane si momente din viata oamenilor. Instituind
ierurgiile, Biserica a urmat exemplul Mantuitorului Hristos, care a binecuvantat copiii (Matei 19, 15); a
binecuvantat painile si pestii (Matei 14, 9; 15, 36); a poruncit Apostolilor sa binecuvanteze casele in care vor
fi primiti, de asemenea El insusi a facut numeroase vindecari minunate sau alungari si scoateri de duhuri rele
din oameni (Matei 10, 12; Marcu 10, 16; Matei 7, 22; Marcu 3, 22; 9, 38; 16, 17—18 etc.)”’s.

De aceea, Biserica Ortodoxd binecuvanteaza toate lucrurile firii: florile si iarba campului, tarinile,
livezile si lanurile, roadele pamantului si fructele pomilor, ramurile arborilor, mancarurile si tot ceea ce vine
in atingere cu omul, dupd folosul si trebuintele fiecaruia. Ea binecuvanteazd de asemenea si munca

credinciosului, ocupatiile si indeletnicirile cu care acesta isi intretine viata, Inceputul si sfarsitul oricarei

3 Sf. Nicolae Cabasila, Despre viata in Hristos, trad. de Prof. Dr. Teodor Bodogae, Sibiu, 1946, p.128

74Pr. Prof. Dr. D. Staniloae, Sfintele Taine si lerurgiile Bisericesti, in Ortodoxia, an XXXVII(1985), nr 3, p. 454

75 Pr. Toan Mircea, lerurgiile, in Indrumiri Misionare, ed. cit., p. 608

76 Arhid. Prof. Toan Zagrean, lerurgiile si importanta lor in viata morald a crestinilor, in Mitropolia Ardealului, nr. 1,
1986, p.24

15



munci, precum si momentele, intamplarile si imprejurarile cele mai de seama din viata noastra, atat cele de
bucurie cat si cele de Intristare. Toate rugaciunile si slujbele savarsite cu un astfel de scop si In asemenea
imprejurari poarta in general numirea de ierurgii’’.

lerurgiile sunt lucrari sfinte ,,sdvarsite de Hristos prin preot pentru sfintirea si ajutorul omului in
diferite imprejurari si pentru sfintirea firii inconjuritoare si a diferitelor lucruri si unelte folosite de el”’%. In
crestinism ierurgiile sunt ,,lucrari sfintite si sfintitoare, prin care lucreaza harul mantuitor si sunt savarsite —

ca si Sfintele Taine — numai de episcopii si preotii Bisericii, hirotoniti canonic™”®

astfel ierurgiile ,,au un loc
de mijloc intre Taine si rugaciunile individuale ale crestinului. Ele se refera la multiplele trebuinte concrete
ale omului, ca si rugaciunile lui individuale; dar fiind savarsite de preot aduc o Tmplinire mai sigura a celor
cerute, cici in rugdciunea preotului e prezentd Biserica, in numele careia el se roagd si face rugiciunea
pentru credinciosi in baza unei trimiteri speciale a Domnului Hristos™*.

Un ajutor de har este oferit omului dupa trebuintele sale personale printr-o binecuvantare, o rugiciune,
o slujba. Puterea care sfinteste si realizeazd comuniunea este numele si harul lui Dumnezeu, iar
binecuvantarea si sfintirea se fac in numele Domnului®'.

Capitolul 5 se numeste ,,Repere generale vizind rolul si locul muzicii religioase in muzica
romaneasca”. Cultul crestin a fost atestat In zonele locuite de romani (spatiul carpoato-danubiano-pontic)
incad din vremurile crestinismului primar®?, iar muzica ecleziald continud, pana astdzi, s ramana o parte de
neseparat de tainele si ierurgiile crestine. Sub nume precum ,,bizantind” sau psalticd, canturile muzicii
bisericesti din Romania au o legatura evidenta cu traditiile muzicale religioase din Europa si cu felul in care
s-a cantat muzica de acest tip in tara noastra.

Numele de muzica bizantind din limba romana este relativ nou, datand din veacul al XIX-lea caci
inainte se numea psaltichie, papadichie sau muzica bisericeascd. Constructia ,,muzicad bisericeascd” castiga
teren, din punctul de vedere al acceptarii sale, incepand abia cu veacul XIX®,

Cu setul sdu redus de mijloace de expresie, in termeni de melodie, ritm si culoare vocald, cantarea
psalticd monodica are inca in aceasta tard partea cea mai mare §i cea mai importanta In ceea ce priveste

Ortodoxia, si este foarte actuald, nu numai in manastirile retrase, dar, de asemenea, in parohiile din orase si

sate. Singura exceptie semnificativa de la aceasta traditie veche poate fi gasita in cultul duminical sau al unor

7 http://www.sfantulambrozie.ro/site-vechi/ierurgii.html#nasterea

78 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stiniloae, Sfintele Taine si lerurgiile Bisericesti, in rev. cit., p.451

7 Pr. Toan Mircea, lerurgiile, in Indrumiri Misionare, ed. cit., p. 608

80 Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Sfintele Taine si lerurgiile Bisericesti, in rev. cit., p. 453

81 Sergiu Bulgakoff, Orfodoxia, trad. Nicolae Grosu, Sibiu, 1933, p. 146

82 Gh. Ciobanu, Muzica bisericeascd la romdni, in Studii de etnomuzicologie si bizantinologie, Editura Muzicala a
Uniunii Compozitorilor, Bucuresti 1974, p. 329

8 Ibidem

16



sarbatori cand raspunsurile la Sfanta Liturghie pot fi cantate, in special in catedrale din orase, de un
ansamblu coral polifonic.

In concluzie, se poate constata ci muzica de traditie bizantina din tara noastra a jucat un rol important
in domenii precum: practica muzicii seculare si religioase, cercetarea teoretica si compozitiile unor autori
recunoscuti. In cazul acestei muzici, scopurile acesteia in Romania continui sa fie: mentinerea traditiei de
doud mii de ani (prin care se asigura continuitatea culturii si spiritualitatii roménesti), cultivarea unor
compozitii romanesti care sa aiba atit caracter national dar si deschidere internationald si sustinerea
creativititii muzicale romanesti, plecand de la autenticitatea acesteia si avand ca scop recunoasterea
internationala.

In subcapitolul 5.1 ,Poezia imnografici bizantini — parte componenti a cAntiirii monodice” se
face referire la faptul ca in istoria culturii, cantarea bizantind (imnografie si muzicd) a aparut si s-a dezvoltat
in diverse perioade ale Evului Mediu. Dintru inceput, poezia imnografica s-a axat pe noua conceptie crestina,
care contribuie Tn mod substantial la dezvoltarea sentimentului religios al omenirii. Odata formulat,
continutul acestei poezii a ramas neschimbat pana in zilele noastre, in timp ce muzica a trebuit sa se supuna
unor etape de evolutie succesive, ajungand in final catre o evidenta stare de disolutie, fenomen ce nu s-a
petrecut nici In sentimentul religios al omenirii, nici in continutul de idei al poeziei imnografice. acesta este
un paradox ce da nastere unei Intrebari de fond: ne putem oare intoarce la ceea ce a fost cAndva cantarea
veche bizantind a acelor secole de aur ale artei si civilizatiei crestine, cand parintii bisericii, stralucitii
melozi, au pus bazele adeviratei cantiri bizantine? Intrebare care ar fi trebuit si stea in atentia tuturor
acelora care au purces, la vremea lor, la reforma acestei muzici si la continua disolutie a vechii cantari
bizantine®*.

in vechea muzica bizantini, teoria s-a dedus din creatie, din céntarea propriu-zisi, specifica fiecarui
sistem de notatie (creatie consemnata in manuscrisele existente in biblioteci si arhive), iar Tn muzica noului
sistem hrisantic, procesul s-a petrecut invers: mai intdi a fost creatd teoria si pe structura acesteia s-a
dezvoltat creatia, noua muzica psaltica. Intr-un cuvant, intregul Orient ortodox, care a adoptat noua sistima, a
fost constrins la aceasta teorie®.

Un alt aspect important al poeziei imnografice bizantine, de care trebuie sd {inem seama este acela al
versificatiei. Imnurile erau compuse in versuri, intr-o metrica noud, conditionatd nu de cantitatea vocalelor si
de accentul melodic, ci de numarul silabelor si de accentul intensiv, de accentul tonic, luadnd nastere un ritm
nou, isocron®. In literatura poetici romaneasci a secolelor XV-XVI, textul era reprodus ca atare, in limba

greaca. Cateva cantari: prochimene, chinonice, stihiri, slave, au fost traduse in vechea slavona bisericeasca in

8 Titus Moisescu Introducere in poezia imnografica bizantina in revista Acta Muzicae Byzantinae, revista centrului de
studii bizantine, Iasi, 2002, nr 2, p.18*"
8 Ibidem

8 Litzica C., Poesia religioasd bizantind, Bucuresti, 1899, p. 12-20

17



proza, fiind adaptate muzicii de psaltii romani. Abia in secolul XVIII, Filotei leromonahul a tradus in limba
romand, in proza, cantarile Anastasimatarului, Catavasierului si Stihirarului, adaptandu-le melodicii vechi
bizantine si notdndu-le in celebra sa Psaltichie rumaneasca (ms. rom. 61-BAR), scrisa si adnotata de el la
anul 1713. Acelasi lucru l-au facut psaltii romani ai secolului XIX: Macarie Ieromonahul, Anton Pann,
Dimitrie Suceveanu, etc., cu cantarea noii sistime hrisantice, renuntand la versificatie si adaptand textul
poetic in proza la traseul melodic al cantarilor. Este asa-numita actiune de ,,romanire* a cantarilor, actiune
determinata in principal de trecerea de la textul grecesc versificat, cu topica specificd, la textul roménesc in
proza, cu o cu totul alta topica®’.

La noi, lucrurile s-au petrecut aidoma: la anul 1823, Macarie leromonahul a tiparit mai intai
Theoreticonul, preluat ca atare de la scoala greceascd, dupa care a transcris si editat Anastasimatarul si
Irmologhionul, ,,romanind* cantarile, cum se spune de obicei, adica adaptand textele literare in proza (asa
cum circulau ele in cartile de ritual tiparite in limba romand), si nu in versuri (cum stateau scrise in
originalele grecesti) la melodiile psaltice, de asemenea de provenientd greceasca®.

In acelasi mod a procedat si Anton Pann, care a editat mai intdi Bazul teoretic si practic al muzicii
bisericesti, in anul 1845, avand ca model acelasi Baz teoretic §i practic al lui Fokeos, tiparit in anul 1842, si
numai dupa aceea a transcris si a compus el insusi intreaga-i productie psaltica. Acest procedeu l-au adoptat
toti muzicienii romani din secolul al XIX-lea: Dimitrie Suceveanu, Neagu lonescu, lon Popescu-Pasirea, ca
si cei trei ,,reformatori ai muzicii psaltice romanesti: Nicolae Lungu, Ion Croitoru si Grigore Costea, in anul
1951, atunci cand au ,,uniformizat® cantarile psaltice. Nici unul dintre acesti teoreticieni nu a avut taria de a
lasa de o parte acele structuri modale si ornamentale eterogene, cu totul strdine de melosul roménesc,
purificand creatia muzicala religioasa si asezand-o in acel ethos genetic carpatin inconfundabil al colindelor
si al tuturor manifestarilor etnografice romanesti®.

La Sfanta Liturghie, dupd vohodul mic, se cantd numai troparul (al sdrbatorii sau al Sfantului
praznuit). Asa-numitele cantari: idiomele, automele, podobii, sedelne, svetilne sau luminande intrd tot in
categoria troparelor sau stihirilor, avind structura poeticd a acestora®, ele deosebindu-se insa dupa continut
si dupa functia pe care o au in cadrul oficiului liturgic: fie de a evoca evenimente din viata Mantuitorului sau
a Nascatoarei de Dumnezeu, fie de a evidentia si relata in trasaturi esentiale viata si faptele unui sfant sau de

a priznui o anumita sarbatoare a crestinatatii®!.

87 http://www.csbi.ro

88 Ibidem

8 https://sites.google.com/site/laurentiudrag/muzicapsaltica2

% Titus Moisescu Introducere in poezia imnogratica bizantina in revista Acta Muzicae Byzantinae, revista centrului de
studii bizantine, Iasi, 2002, nr 2, p.17 ***

9! Ibidem, p. 174-175. Citand aici idei si texte din cele doud cirti ale lui Ene Braniste: Liturgica teoretica (Bucuresti,
1978) si Liturgica speciala (Bucuresti, 1980), trebuie sa facem precizarea ca autorul, o personalitate recunoscutd ca

18



Subcapitolul 5.2 innoiri muzicale inainte de reforma hrisantici face o trecere in revisti a evolutiei
muzicale bisericesti afirmand ca Psaltichia, arta muzicala traditionala a Bisericii Ortodoxe, isi are obarsia, ca
si muzica gregoriani, in psalmodia ebraica, sistemul teoretic elin si melodica popoarelor crestinate. in
existenta sa de o mie cinci sute de ani, cantarea psaltica si notatia specifica au suportat trei mari reforme: a
lui Ioan Damaschin (sec. VIII), a lui Cucuzel (sec. XIV-XV) si a lui Hrisant (1814), iar la noi s-a ajuns ca, in
perioada domniilor fanariote (sec. X VIII), cantarea bisericeasca din Moldova si Tara Romaneasca, dar si din
Grecia i Constantinopol, sa fie ,,impestritata cu faceri dupa manele turcesti. Domnitorii tarilor romane, cand
veneau din Fanar, aduceau cu dansii mulfime de célugari si cantareti greci, pe care 1i asezau pe la manastirile
si bisericile mai de frunte. Acestia au introdus prin bisericile noastre melodii bisericesti impanate cu fel de
fel de schimonosituri‘®?.

Sistemul de notatie devenise extrem de complicat mai ales in ceea ce priveste ornamentele, ftoralele si
formulele ritmico-melodice cunoscute sub numele de ,semnele hironomice, marile semne, marile
ipostaze*®’.

Este cert cé aceste semne nu erau executate in mod unitar de catre interpreti, ci mai mult dupa talentul
si imaginatia fiecaruia, asa incat era imposibil si se realizeze o unitate relativa a executiei muzicii psaltice.
Continuand descrierea situatiei musichiei din perioada de sfarsit a notatiei cucuzeliene neobizantine, se
constatd si o evidenta schimbare a gustului artistic, fenomen firesc dacd ne gandim ca in practica de la strana
se foloseau cantari aparute in urma cu opt, noud sute de ani sau altele mai noi, din secolele XVII-XVIII, dar
puternic influentate de stilul turco-arab®*.

in a doua jumatate a secolului al XVIII-lea se constati deci att preferinta pentru structuri muzicale
putin melismatice, neimprovizatorice $i mai precis ritmate, cat si preferinta pentru cantarile in ,,stilul
cratimd“®, stil foarte melismatic si ornamentat, lasand loc improvizatiei.

1817 este anul in care Petre Emanoil Efesiul, cel ce a venit de la Constantinopol, deschide scoala de
»~musichie” conceputd dupa sistemul hrisantic pe langd Biserica Sfantul Nicolae — Selari. Ieromonahul
Macarie, la fel ca si Anton Pann, Costache Chiosea, Petru Enghiurliu frecventeaza cursurile scolii insusindu-
si semiografia noului sistem ce se dovedea a fi mai bine structurat, mai clar si mai simplu de inteles.

In anul 1812 episcopii Constandie al Buzaului si Iosif al Argesului solicita Boierilor Caimacami

deschiderea unei scoli de muzichie bisericeasca pe langa Sfanta Mitropolie si cer aducerea lui Macarie ,,sa

atare in acest domeniu, are in vedere, cu prioritate, practica liturgica ortodoxa a epocii noastre moderne, utilizind deci
terminologia si continutul liturgic al acesteia in concordanta cu Tipicul in exercitiu si nu in devenirea lui istorica

92 Nifon Ploesteanu, Carte de muzica bisericeascd, Bucuresti, 1902, p. 52.

93 Grigore Pantiru, Notatia si ehurile muzicii bizantine, Bucuresti, Editura Muzicald, 1971, p. 67.

9 Gheorghe Ciobanu, Muzica bisericeascd la romani in Studii de etnomuzicologie §i bizantinologie, vol. I, Bucuresti,
1974, Editura muzicala, p. 329-380.

% Tbidem, p. 429.

19



n96

paradoseasca musichia"”® ca unul ce ,,are ravna, precum din mica sa copildrie s-au nevoit de au invatat acest

mestesug"”’.
in 1815, niste boieri targovisteni cer Eforiei reinfiintarea scolii pentru pregétirea ,,copiilor lor si a

198

celor sarmani"”® propunand alaturi de profesorii de limba romand si greacd, ,,unul care sa paradoseasca

1199

cantarile bisericesti"™, pentru care ,,s-ar fi gasit un Macarie leromonah insarcinat cu Schitul Glogotei, om cu

stiintd la mestesugul cantarii”) fiind indatorat a face si logos in amvonul bisericii la toate zilele cele mari"!%,
unii dintre biografii sdi au aratat ca Macarie a urmat Cursurile Academiei grecesti, ca si pe cele ale scolilor
romanesti de la Sfantul Sava din Bucuresti, unde era director invatatul calugar, Arhimandritul Grigore
Ramniceanu, in paralel cu ,ascultarea" de la Sfanta Mitropolie, remarcand talentul oratoric al
Ieromonahului cét si usurinta cu care scria.

Anul 1819 este ,,inceputul consacrarii profesionale ale lui Macarie leromonahul. in acest an, Dionisie
Lupu, noul Mitropolit al Tarii Romanesti, infiinteaza in cadrul Mitropoliei Scoala de muzica psaltica ,,pe
graiul limbii noastre" numindu-1 pe Macarie dascél si conducétor al acesteia incredintdndu-i in acelasi timp
raspunderea talmécirii in limba roména a cantirilor bisericesti. In 1821 pleaca la Buda insotit de Nil Poponea
Sibianu 1n intentia de a-gi tipari cartile romanite: Theoreticanul, Anastasimatarul si Irmologhionul, dar
izbucnirea revolutiei lui Tudor Vladimirescu, 1l gaseste lipsit de sprijin material, si el revine in tara. Pleaca

101 In 1823 apar 3000 de volume din cirtile amintite si

anul urmator, in 1822 la Viena in acelasi scop
trebuie remarcat ca sunt primele lucrari psaltice tiparite in limba roméana.

Ordonarea, sistematizarea si logica folosite in arta europeand au Inceput a-si face loc si in teoria si
practica muzicald ortodoxa. Spatiul moldav a beneficiat de iradierea pe care o exercita din nou fosta capitala
a bazileilor bizantini, In prima jumatate a secolului trecut. Atunci, carma bisericii moldovene se afla in
mainile mitropolitului carturar, Veniamin Costachi, cdruia i-a fost harazit sa patroneze inevitabilele
schimbari in drum spre modernizare, atat in domeniul religios, cat si politic si cultural.

In cei 40 de ani de arhipastorire (1793-1842), Veniamin Costachi a intretinut o permanenta legitura cu
mari personalitdti de la Patriarhia ecumenica, apeland la ajutorul acestora pentru ridicarea nivelului cultural,
religios si artistic al bisericii Moldovei.

Veniamin Costachi a deschis drum larg reformei hrisantice in Moldova, a sustinut aplicarea acesteia in
propria eparhie, dar si in altele, contribuind la intrarea intr-o perioadd importanta de dezvoltare a acestei arte.

Manastirile din Moldova s-au transformat in centre culturale si muzical-artistice unde s-au scris si

tiparit carti de valoare si unde s-a scris multa muzica greceasca. O buna parte din manuscrisele psaltice scrise

% http://www.slideshare.net/adrian83ady/182330-muzica-bisericeascapsalticalainceputulsecolulu
7 Ibidem

% Ibidem

% Ibidem

100 Thidem

101 Thidem

20



in Moldova, provin din vremea Mitropolitului Veniamin. Unele dintre acestea ne vor ajuta sa descifram ce se
canta 1n bisericile din Moldova primei jumatati a veacului trecut si cum si-a facut drum actiunea de
romanizare a cantarilor.

Pentru o mai buna intelegere a evolutiei muzicii bisericesti subcapitolul 5.3 ,,Reforma Hrisantica”
este rezervat schimbarii sistemului de notare muzical introdus de Hrisant si de cdtre ucenicii sdi. Reforma
muzicald infaptuitd de Hrisant era necesara deoarece textul grecesc al cartii acestuia a fost tradus in alte
limbi iar melodiile au fost modificate in functie de prozodia limbii nationale. in unele tari, aceasta a fost
prima datd cind limba nationald a fost introdusd in muzica bisericeascd!®?. Un alt aspect important de
remarcat este faptul ¢ Hrisant si ucenicii sdi creeaza definitivind un nou sistem de notare muzicala'®.

Reforma lui Hrisant a avut ecouri imediate in Tarile Romane. Putem constata, asemeni Arhid. Lect.
Ioan Popescu'®, c@ pana spre sfarsitul veacului al XVIII-lea, se poate observa pozitia dominanta a cantarii
bisericesti ortodoxe, psaltice (de origine bizantind monodicd), ca singura muzica ,,culta”. Aceastd pozitie se
justifica prin mai multe centre de dezvoltare - cum ar fi Brasov, Putna, Craiova §i Bucuresti - numeroase
manuscrise §i chiar prin elaborari teoretice ce au pregatit lucrdrile sistematice de mai tarziu ale
Ieromonahului Macarie si Anton Pann'®.

Anton Pann!%®

afirma cd ,,Pentru ca vrand [muzicienii din vechime] sa ramaie tezurile (propozitiile)
melodii Bisericesti neclintite sau nestramutate din izbodul lor cel din taiu si sa nu poatd addoga cineva altele,
au nascocit niste semne, pe care le-au numit semne mari canonisite pentru fiecare Tez cate unul™'?’.
Concluzionand, se poate aprecia cd, tinand cont de evolutiile ulterioare, reforma lui Hrisant are o
importanta deosebita, In sensul celor anterior prezentate. ,,Reforma hrisantica nu a avut totusi caracterul unei
initiative particulare si regionale, ci s-a ndscut din necesitatea stringentd de a simplifica notatia §i de a
rezolva problema repertoriului muzical prin modernizarea lui, prin renuntarea la unele cantari din vechile

perioade bizantine si afirmarea stilului roménesc de compozitie din secolul XVII si XVIII. Importanta

reformei hrisantice a fost subliniata si de ctitorii psaltichiei roméanesti, in special de Macarie leromonahul si

102 In Romania, Petru Efesiu a fost primul care a publicat Anastasimatarion si Doxastarion Syntomon in anul 1820 in
Bucuresti. Impreuni cu elevii sai Iermonahul Macarie si Anton Pann a tradus textele grecesti ale cantarilor ecleziale in
limba romana. Pentru detalii, a se vedea mai pe larg lonita Apostolache, Anton Pann si romdnizarea muzicii bisericesti,
apud. http://www.napocanews.ro/2009/05/anton-pann-si-romanizarea-muzicii-bisericesti.html

103 Rev Dr Konstantinos Terzopoulos, Observations on the exegematic notation through the prism of the ms exegesis of
the protopsaltes of the Great Church, Konstantinos Byzantios: an example, passim, apud.
http://www.psalticnotes.com/articles/theoria/webCP2004/terzopoulos_CP2004.pdf

104 Arhid.Lect.Joan Popescu, Preocupdri de muzica bisericeascd la compozitorii romdni, apud. Pr.Vasile Grajdian,
Cantarea ca Teologie, Studii §i articole de teologie a cantarii bisericesti, Ed. Universitatii Lucian Blaga, Sibiu, 1998,
p. 30

105 Thidem

106 Anton Pann, Bazul teoretic si practic al muzicii bisericesti sau Gramatica melodicd, Bucuresti, 1845, p. 14-15.

107 Costin Moisil, Schitd a unei metode de transcriere, ed. cit., p. 3

21



Anton Pann, primul in Prefata la Irmologhion sau Catavasieriu, iar al doilea in Introducere la Bazul teoretic
si practic.”!%®

Subcapitolul 5.4 Genul cromatic in muzica bisericeasca transilvanid abordeaza aceastd tema
deoarece notarea repertoriului muzical liturgic ortodox pe portativ a continuat si in veacul XX, in Banat si in
Transilvania, iar in restul tarii, muzica bisericeasca pastra, Incd, notatia hrisantica. Biserica ortodoxa de pe
intreg teritoriul roménesc se singularizeaza prin coexistenta celor doud sisteme de notatie (in sensul celor
anterior mentionate), in manifestarile repertoriului muzical eclezial din diferitele zone.

Petru Stanciu observa ca ,,Dimitrie Cuntanu invesniceste in felul acesta cantarea noastra bisericeasca
asa cum a invitat—o el de la cei mai buni cantdreti din timpul tineretii sale”'®. Cercetatorii care au studiat
opera lui Cuntanu s-au pronunfat asupra originii repertoriului acestuia si cadrului modal general ',
exemplificAnd cu irmoasele cAntate la praznicele imparatesti publicate de catre leromonahul Macarie!!!.

In zilele noastre in cadrul Facultitii de Teologie a Universititii ,,Lucian Blaga” din Sibiu a unui amplu

712 O abordare pe cat de

program de cercetare privind ,, Oralitatea cdntarii bisericesti din Ardeal
interesanta, pe atat de oportund, inceputa cu o incursiune in practica de strand a unor cantareti bisericesti.
Studiul valorificd opiniile unor personalititi care au adancit in timp problemele specifice ale muzicii
bisericesti. Luadnd ca argument initial afirmatia preotului — bizantinolog 1.D. Petrescu, potrivit caruia: ,,in

»113 " cercetarea confirma existenta

viata bizantind, nimic nu este mai puternic decat traditia, mai ales cea orala
unor importante deosebiri fatd de varianta psalticd a cantarilor ortodoxe roméanesti de sorginte bizantind,
punct de vedere impartasit si de Gheorghe Ciobanu''*, cat si influenta pe care cintarea bisericeasca a primit-
o in Ardeal, ca si in Banat, din partea folclorului caracteristic regiunii''>.

Intreg subcapitolul 5.5 este dedicat personalititii deosebite a profesorului Ion Popescu Pasirea care a

avut contributii importante la cercetarea si valorificarea tezaurului psaltic aflat Tn opera mai multor

protopsalti. A publicat colectii si culegeri de cantece, muzica bisericeasca psaltica, lucrari didactice, studii

18 Florin Bucescu, Preocupdri romdnesti de bizantinologie muzicald in sec. XX, ed. cit., p. 153

199 Petru Stanciu, Muzica bisericeascd a romdnilor ortodocsi din Transilvania, Univ. din Oradea, Oradea, 1997, p.
49-50.

10 A se vedea Gh. Ciobanu: Muzica bisericeascd la romdni, in ,,Studii de etnomuzicologie si bizantinologie*, vol. 1,
Editura Muzicala, Bucuresti, 1974, p. 329-402 si Muzica de cult bandteand, in ,,Studii de etnomuzicologie si
bizantinologie®, vol.IIl, Editura Muzicala, Bucuresti, 1992, p. 105-125.

! Trmologhionul tiparit la Viena in 1823 apud. Vasile Stanciu, Muzica bisericeascd ortodoxa din Transilvania (Teza
de doctorat), Editura Presa Universitara, Cluj—Napoca, 1996, p. 5657 si 162—168.

112 Vasile Grajdian, Oralitatea cdntdrii bisericesti din Ardeal, Edit. Universititii ,,Lucian Blaga” din Sibiu, 2004

113 Ibidem

114 Gheorghe Ciobanu, Raportul dintre muzica liturgicd romdneascd §i muzica bizantind, la p. 58 apud. Prof. Nicolae
Turcanu, Despre cantarile bisericesti notate de Dimitrie Cungan §i utilizarea lor in Brasov §i imprejurimi, rev. cit., p.
290

115 Pr. Prof. Gheorghe Soima, Muzica bisericeasca si laicd in Institutul Teologic din Sibiu, p. 59 apud. Prof. Nicolae
Turcanu, Despre cantarile bisericesti notate de Dimitrie Cuntan si utilizarea lor in Brasov si imprejurimi, in rev. cit., p.

290

22



de muzicologie''® deoarece acest context Ion Popescu Pasirea avea sa se identifice cu interesele muzicii
bisericesti strabune si cu mintea si cu inima, sd desfagoare cea mai rodnica activitate pentru revalorificarea
psaltichiei ca element esential de cult divin si culturd roméaneasca''’.“Asimiland in imaginatia sa elementele
muzicii psaltice, le prelucreaza in dezvoltari polifonice, creand un stil nou de muzicad bisericeasca, in care
ethosul psaltichiei este mai expresiv si mai puternic afirmat prin procedeele armonice apusene, fara a altera
intru nimic originalitatea si caracterul traditional al muzicii, deschizand prin aceasta noi orizonturi de creatie
muzicald religioasd roméaneasca”!®. Ton Popescu-Pasdrea a avut in vedere si pe cAntiretii din Transilvania
dar si pe cei din Banat, vizand uniformizarea felului de a canta psaltic In Bisericile romanesti unde se slujea
Stanta Liturghie ortodoxa in limba roméana.

In capitolul 6 se abordeazi tema Cercetarea muzicii bisericesti in secolul XX in tara noastri. La
mijlocul veacului al XX-lea a Inceput o reforma in muzica ecleziala, nu de marimea si importanta celei de la
inceputul secolului anterior, dar importanta prin revizuirea cantrilor de strana, prin diortosirea textelor
muzicale si prin tipdrirea acestor cantari pe ambele notatii muzicale suprapuse (psaltica-orientala si liniara-
occidentald)'"’.

Compozitorii din secolul nostru au simtit nevoia exploatarii melosului psaltic, pur bisericesc; de aceea
creatia lor religioasa este strabatutd, ca de un fir rosu, de specificul acestui melos'?. ,,Caci raspunsurile de la
Stanta Liturghie, asa cum le avem si astdzi, nu sunt traduceri sau adaptéri din muzica neobizantind, ci sunt
creatii romanesti autentice ale lui Anton Pann, Iosif Naniescu, Varlaam Barancescu s.a., creatii care, fara a se
desprinde total de specificul cantérii bizantine, au totusi un iz national destul de accentuat. Sa nu uitdm ca
suntem aproape singura Bisericd Ortodoxa care, aldturi de cea greacad, pastrdm acest tezaur cu mandrie §i
demnitate™"!,

Subcapitolul 6.1 este dedicat compozitorului Sigismund Toduti. Analiza creatiei todutiene necesita
un demers aparte, deoarece la prima vedere amprenta monodiilor de tip vocal asupra stilului compozitorului
pare a fi umbritd de celelalte stileme ale scrisului sau (armonia, polifonia, formele), reliefate mult mai
pregnant prin elementele inovatoare i maiestria manuirii lor iar valorificarea unor izvoare vocale sub forma
de prelucrari sau transfigurari imaginare, este, implicit, generatoarea si purtitoarea vocalitatii, ce devine
astfel o caracteristici intrinsecd a muzicii compozitorului. in toate perioadele de creatie, se observi

orientarea compozitorului spre noi orizonturi de valorificare a intonatiilor autohtone — folclorice si bizantine

116 Diac. Drd. lon Bostenaru, lon Popescu-Pasdrea si uniformizarea cdntdrii psaltice , in ,,Studii teologice, seria II,
XXIII (1971), nr.9-10, p.732

7 George Breazul, Ion Popescu-Pasdrea , in ,,Cultura®, XXV (1936), nr.9-11, p.8,

118 Ibidem, p.10,

19 http://fro.orthodoxwiki.org/Muzica_bisericeasc%C4%83_rom%C3% A2neasc%C4%83

120 Muzica in Biserica Ortodoxd Romand apud. http://www.psaltica.ro/index.php/muzica-in-bor

121 Thidem

23



—, In paralel cu cdutarea spiritului modern al expresiei, prin permeabilitatea la diversele influente ale muzicii
contemporane.

Subcapitolul 6.2 este rezervat compozitorului Paul Constantinescu parintele a ceea ce ar putea fi
numit bizantinism in muzica romaneasci a secolului XX'?2. Creatia lui Paul Constantinescu cuprinde lucrari
in aproape toate genurile muzicale, de la muzica de camera la muzica de film, iar o constanta a acestei creatii
o reprezintad raportarea la folclor si la marea traditie a muzicii bizantine. Daca melosul de sorginte populara a
fost valorificat la un finalt nivel artistic de catre majoritatea compozitorilor romani contemporani,
Constantinescu, cu 20 de ani mai tandr decat Enescu, apare ca un adevarat deschizator de drumuri in
prelucrarea muzicii de traditie bizantina.

Subcapitolul 6.3 este dedicat compozitorului Liviu Comes care va conferi tuturor parametrilor sonori
noi sensuri, care il impun ca pe un creator marcat de dorinta si pasiunea pentru slefuire si inspiratie
melodica, ce tradeaza noblete. Statornic in situarea intre slava si smerenie, compozitorul a investit o suma de
valori 1n dialogul sdu cu transcendenta, optand pentru o ordine tainicd, pentru lumind si echilibru. Acestea
sunt calitati ce-i permit sa construiasca o punte spre un univers deschis intelegerii spirituale care tinde spre
desavarsire

Ultimul subcapitol 6.4 surprinde in cateva cuvinte Importanta muzicii bisericesti. Muzica religioasa
in Orientul crestin s-a dezvoltat In cadrul Imperiului Bizantin, influentele sale fiind resimtite de fiecare
culturd din aria ortodoxiei. De aceea putem vorbi astdzi de muzica religioasd de traditie bizantina cand
facem referire la muzica religioasd a sarbilor, a arabilor, a rusilor sau a romanilor. Acest adevar a fost
remarcat de catre Nectarie Frimu Arhiereul Episcopiei Husilor, un valoros compozitor de muzica
bisericeasca, care a afirmat: ,,Glasuri grecesti, cuvinte romanesti, inima sa-ti indulcesti”

in afard de muzica psaltica existd in cadrul Bisericii Ortodoxe Romane si un stil de muzica numita
corald, care s-a dezvoltat urmand trei influente: curentul datorat influentei ruse, curentul datorat influentei
germane si curentul traditionalist, cel original, care ,,a promovat autenticele coordonate ale unei culturi
stravechi muzicale, ce a avut la baza cantecul de strand, cu un aspect modal si o altd organizare ritmica, fata
de melosul occidental™?3.

Concluzia prezentei lucrdri ar putea fi sintetizata in cuvintele Pr. Zaharia Matei care spune: ,,Cantarea

indulceste cuvintele de rugiciune si de slavire a credinciosilor si deci si inima celor ce le rostesc. Prin

122 Trinel Anghel, Orientdri, directii, curente ale muzicii romdnesti din a doua jumdtate a secolului XX, Editura
Muzicald a U. C. M. R. , Bucuresti, 1997, p. 12

123 Sebastian Barbu Bucur, Axionul ,, Ingerul a stigat” in armonizarea lui D.G. Kiriac, in Glasul Bisericii, an XXXIV
(1975), nr. 7-8, p.763

24



aceasta face mai dulce chiar continutul rostit in chip cantitor si deci Persoana al cdrei nume este laudat si
rugat in chip melodios™!?*,

Consideram ca orice demers cultic (teoretic sau practic, muzical sau nu) isi atinge scopul in practica
concretd a experierii relatiei cu Dumnezeu 1n cadrul Bisericii, acest fapt fiind si un Indemn spre trairea
doxologica a realitatii cantarii bisericesti. Cantarea bisericeasca, care poate fi dupd originea sa: scripturistica
si nescripturistica este o formd de rugdciune recunoscutd si mult Intrebuintatd in practica de cult. Dintre
cantarile scripturistice, cel mai des folosite sunt Psalmii, care in trecutul Bisericii erau céntati fie responsoric,
fie antifonic'®.

Cuvintele Sfintei Liturghii, in totalitatea sa, este cuprinsd in Sfanta Scriptura fiind in acest sens un
rezumat al intregii Evanghelii'?. SfAnta Scripturd are un mare rol in viata Bisericii, fiindca innoieste mereu

viata ei in Hristos, prin Duhul Sfant, si o fereste de erori. Indati ce se trece de litera Scripturii si de citirea ei

formala se descoperd adanca bogitie spirituald a lui Hristos in Duhul Sfant'?’.

124 Pr, Zaharia Matei, Simbioza cuvdnt-melos in cantarea liturgicd, apud. http://www.crestinortodox.ro/liturgica/ viata-
liturgica/simbioza-cuvant-melos-cantarea-liturgica-88459.html

125 Imnografia ortodoxd. Prezentare istorico-liturgicd generald http://www.blog.teologie.net/2009/09/17/imnografia -
ortodoxa-prezentare-istorico-liturgica-generala/

126 Sfantul Toan din Kronstadt, Liturghia: cerul pe pamdnt. Cugetiri mistice despre Biserica si Cultul divin ortodox,
trad. de Boris Buzila, Editura Deisis, Sibiu, 1996, p.164.

127 Pr. Prof. Dr. Dumitru Popescu, lisus Hristos Pantocrator, EIBMBOR, Bucuresti, 2005, p. 61-63

25



N

10.

11.

12.

13.
14.

15.
16.
17.
18.

19.
20.

21.
22.
23.
24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.
31.

32.
33.

BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

Anghel, Irinel, Orientari, directii, curente ale muzicii romdnesti din a doua jumdtate a secolului XX, Editura
Muzicala a U. C. M. R., Bucuresti, 1997
Barbu-Bucur, Sebastian, Axionul ,,fngerul a strigat
XXXIV (1975), nr. 7-8

Basarab, Mircea, Pr. Prof. Dr., Biblia in liturghia si viata spirituala ortodoxa, Mitropolia Banatului, nr. 1-3,
1979

Bostenaru, lon , Diac. Drd., Ion Popescu-Pasarea si uniformizarea cdntarii psaltice , in ,,Studii teologice*,
seria II, XXIII (1971), nr.9-10

Braniste, Ene, Pr. Prof. Dr., Liturgica generald, - cu notiuni de artd bisericeasca, arhitectura §i picturd
crestind, ed.Il, Bucuresti, 1993

Idem, Liturgica speciala (pentru institutele teologice), ed.a doua,Bucuresti, 1985

Idem, Liturgica Speciala, Ed. Nemira, Bucuresti, 2002

Braniste, Ene, Pr. Prof. Dr., Radu, Dumitru, Pr. Prof., Viata Bisericeasca in cult, in Indrumari Misionare,
EIBMBOR, Bucuresti, 1996

Breazul, George, lon Popescu-Pasdrea , in ,,Cultura®, XXV (1936), nr.9-11, p.8,

Bulgakoff, Sergiu, Ortodoxia, trad. Nicolae Grosu, Sibiu, 1933

Ciobanu, Gh., Muzica bisericeasca la romdni, in ,,Studii de etnomuzicologie si bizantinologie®, vol. I, Editura
Muzicala, Bucuresti, 1974, p. 329-402 si Muzica de cult banateand, in ,,Studii de etnomuzicologie si
bizantinologie*, vol.IIl, Editura Muzicala, Bucuresti, 1992

Coman, loan G., Pr. Prof., Sensul ecumenic al Sfintei Euharistii la Sfantul loan Gura de Aur, in Ortodoxia, an
XVII (1965), nr. 4

Dinu, Lucian Adrian, Pr. ,Maica Domnului in teologia Sfintilor Parinti, Editura Trinitas, lasi, 2004

Dura, Nicolae V., La Duminica XXI dupd Rusalii - Datoriile fata de Dumnezeu, in Glasul Bisericii, XXXIX
(1980), nr. 10-11

Evdochimov, Paul, Ortodoxia, EIBMBOR, Bucuresti, 1996, p. 261

Idem, Varstele vietii spirituale, ed. Christiana, Bucuresti, 1993, p. 190

Galeriu, Constantin, Pr., Taina Nuntii, Studii Teologice, an XII, (1960), nr.7-8

Gordon, Vasile, Pr. Prof. Univ.Dr., Evanghelia de Duminica, in Ziarul Lumina de Duminicd, 2 septembrie
2007

Grajdian, Vasile, Oralitatea cantarii bisericesti din Ardeal, Edit. Universitatii ,,Lucian Blaga” din Sibiu, 2004
Idem, Pr. Teologia cantarii liturgice in biserica ortodoxd, Aspecte de identitate a cdntarii liturgice ortodoxe,
Editura Universitatii ,,Lucian Blaga”, Sibiu, 2000

Idem, Pr., Cdntarea ca Teologie, Studii si articole de teologie a cantarii bisericesti, Ed. Universitatii Lucian
Blaga, Sibiu, 1998

IPS Teodosie Petrescu, Materia mediu de manifestare a harului, in volumul ,,Omagiu Profesorului Nicolae V.
Dura la 60 ani”, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului, 2006

Irmologhionul tiparit la Viena n 1823 apud. Vasile Stanciu, Muzica bisericeasca ortodoxa din Transilvania
(Teza de doctorat), Editura Presa Universitard, Cluj—Napoca, 1996

Litzica, C., Poesia religioasa bizantina, Bucuresti, 1899

Mladin, Nicolae, Mitr., Asceza §i mistica paulind, Editura Deisis, Sibiu, 1996, p. 100

Moisescu , Titus, Introducere in poezia imnogratica bizantina in revista Acta Muzicae Byzantinae a centrului
de studii bizantine, Iasi, 2002, nr 2

PIDALIONUL sau Carma Bisericii Ortodoxe, Reproducere diortositd dupd originalul tiparit la
Manastirea Neamtu in anul 1844, sub blagoslovenia Mitropolitului Veniamin al Moldovei, editia a II-a,
Editura Credinta Stramoseasca, Bucuresti 2007

Pann, Anton, Bazul teoretic si practic al muzicii bisericesti sau Gramatica melodica, Bucuresti, 1845

Pantiru, Grigore, Notatia si ehurile muzicii bizantine, Editura muzicala a Uniunii Compozitorilor, Bucuresti
1971

Patriarhul Teoctist, Cuvdnt inainte, la Sf. Ambrosie, Scrieri, vol. 1I, PSB vol. 53, Editura I.B.M.B.O.R.,
Bucuresti, 1994

Ploesteanu, Nifon, Carte de muzica bisericeascd, Bucuresti, 1902

Popescu, Dumitru, Pr. Prof. Dr., lisus Hristos Pantocrator, EIBMBOR, Bucuresti, 2005

Sf. Maxim Marturisitorul, Mystagogia, cosmosul si sufletul, chipuri ale Bisericii, Introducere, traducere si note
de Pr. Prof. Dr. D. Staniloae, EIBMBOR, Bucuresti, 2000

”» A

in armonizarea lui D.G. Kiriac, in Glasul Bisericii, an

26



34.
35.

36.

37.
38.
39.
40.
41.
42.

Sf. Nicolae Cabasila, Despre viata in Hristos, trad. de Prof. Dr. Teodor Bodogae, Sibiu, 1946

Idem, Talcuirea dumnezeiestii Liturghii, Traducere din limba greacd de Pr. Prof. Dr. Ene Braniste, Edita II,
EIBMBOR, Bucuresti, 1997

Sfantul lIoan din Kronstadt, Liturghia: cerul pe pamdnt. Cugetari mistice despre Biserica si Cultul divin
ortodox, trad. de Boris Buzila, Editura Deisis, Sibiu, 1996

Sfantul Ioan Gurad de Aur, Omilii la Matei, EIB si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméne, Bucuresti, 1994
Stanciu, Petru, Muzica bisericeasca a romdnilor ortodocsi din Transilvania, Univ. din Oradea, Oradea, 1997
Staniloae, Dumitru, Pr. Prof. Dr., Sfintele Taine si lerurgiile Bisericesti, in Ortodoxia, an XXXVII(1985), nr 3
Vintilescu, Petre, Pr., Liturghierul Explicat, EIBMBOR, Bucuresti, 1972

Yannaras, Christos , Abecedar al credintei, Ed. Bizantina, Bucuresti, 1996

Zagrean, loan, Arhid. Prof., lerurgiile si importanta lor in viata morald a crestinilor, In Mitropolia
Ardealului, nr. 1, 1986

SITTE-URI

1.

2.

3.

b

~

10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.

17.

20.

Achilleus G. Haldeakis, Traditie si inovatie in muzica bizanting, apud. http://www.
restinortodox.ro/diverse/traditie-inovatie-muzica-bizantina-69236.html

Anton Pann, Prescurtare din bazul muzicii bisericesti ..., editia citatd p. 18, apud., http://www.stavropoleos.ro/
files/S6mtransliteratPrescurtaredinBazAntonPann.pdf

Arhid. lect. univ. Gabriel Constantin Oprea, Muzica bisericeasca in Romdnia, p. 6 apud.
http://www.stavropoleos. ro/files/conferintaPolonia6.pdf

Constantin Raileanu, Curs de muzica bizantind, p. 9, apud. http://psaltika.dominet.ro/PANN/Curs_1-3.pdf
Euharistia - punctul culminant §i ratiunea de a fi a Liturghiei apud. http://www.dervent.ro/
resurse/liturghia/index-D-43.html

Florin Bucescu, Pregdtirea reformei hrisantice. Innoiri muzicale in creatia precursorilor reformei, apud.
http:// www.csbi.ro

http://parohialuncasi.trei.ro/liturghie.html
http://ro.orthodoxwiki.org/Muzica_bisericeasc%C4%83_rom%C3%A2neasc%C4%83 Muzica in Biserica
Ortodoxa Romdna apud. http://www.psaltica.ro/index.php/muzica-in-bor
http://ro.orthodoxwiki.org/Muzica_bisericeasc % C4%83_rom%C3% A2neasc%C4%83
http://www.crestinortodox. ro/liturgica/cantarea/poezia-imnografica-bizantina-96108.html

http://www.csbi.ro

http://www.parohia-sfantulapostolandrei-cernavoda.ro/18%20Laodiceea.pdf
http://www.sfantulambrozie.ro/site-vechi/ierurgii.html#nasterea
http://www.slideshare.net/adrian83ady/182330-muzica-bisericeascapsalticalainceputulsecolulu
https://sites.google.com/site/laurentiudrag/muzicapsaltica2

Imnografia ortodoxa. Prezentare istorico-liturgica generala http://www.blog.teologie.net/2009/09/17/
imnografia-ortodoxa-prezentare-istorico-liturgica-generala/

Ionita Apostolache, Anton Pann i romdnizarea muzicii bisericesti, apud.
http://www.napocanews.ro/2009/05/anton-pann-si-romanizarea-muzicii-bisericesti.html

. Pr. Motoc Gh. Nicolae, Rezumat al tezei de doctorat cu titlul: Taina Sfintei Marturisiri. Norme si Dispozitii ale

Legislatiei  Canonice  Ortodoxe si  Romano-Catolice.  Evaluare  Ecleziologico-Canonica. apud.
http://www.univ-ovidius.ro/stiri-si-noutati/downloads/rezumat_motoc.pdf

. Pr. Florin Botezan, Sfdnta Liturghie si cunoagsterea Sfintei Scripturi apud. http://www.biserica-mihai-

viteazul.ro/ro/ index/nou/pdf/Lit%20s1%20Scriptura.html
Pr. Prof Nicolae Dura, Dispozitii §i norme canonice referitoare la rugaciune, apud. http://www.crestinortodox
.ro/liturgica/viata-liturgica/dispozitii-norme-canonice-referitoare-rugaciune-70624.html

27



